

الفرقان في تفسير القرآن بالقرآن والسُّنة

## الفرقان

في تفسير القرآن

بالقرآن والسنة

الجزء الأول

سورة الفاتحة - البقرة





#### مخطوطة

المستنعم ورحمة تب وركات نار روس برده با معد تغير ترب وقان ديارت - دىلى درس لها مع رقت د نعط ع دى رمرد ومدى وموضقت من عادور عافت والتي معرصة وي اوردم و دمید و درم در مورکه قرین عافیت دیوفتت بر ده د به دلط ف دعن یات صرا د نری خرایم تریم دست باژیر . تغير ترمي وقري ريات المراي وت المرجب رونی و مدرقار، ت یک دید بات وی م می مورد در دین وار مغیر من تغیر در داردین وار مغیر من تغیر در داردین مدول دورت ورخدات عن راف قرار وارده برددری درزی دف مروزت کرن دکرن

ويول ساكم وفق وعدم ماع دور فروس

عردسمودات رم.

و عدم وجود و مراحة



## بِشْعِر اللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ

#### المقدمة

#### تعريف تفسير «الفرقان في تفسير القرآن»:

إن الاسم الكامل لهذا التفسير هو «الفرقان. . . » حيث يتضمن تفسير جميع آيات وسور القرآن الكريم ،بدءاً وخَتْماً. وفقاً للمنهج التجزيئي (أي المنهج الذي يُفسّر القرآن آية بآية وهو مقابل التفسير الموضوعي الذي يُركّز على الجانب الخاص من موضوعات كتاب الله).

ويُعتبر هذا التفسير من حيث المحتوى والمضمون واحداً من أهم التفاسير الإمامية البديعة، فهو يقدّم للقارىء مفاهيم وشروحات جديدة وحديثة بعيدة عن الركاكة يسهل فهمها واستيعابها من قبل الجميع، من خلال جوّ منفتح يتنفس ويتغذى من كافة الموضوعات الجديدة والحديثة بشكل لم يلحظه أحدٌ من المفسرين القدامى.

#### أسلوب التفسير:

يُستدرك من العنوان الكبير لهذا التفسير، بأن المفسِّر اتخذ منهج «تفسير القرآن» و «تفسير القرآن بالسُّنة» مع العلم أنه صرِّح في المقدمة أن منهج تفسير «القرآن بالقرآن»؛ هو الأفضل. لأن هذا الأسلوب - بحسب

رؤيته - هو أسلوب النبيّ الكريم ومنهج الأئمة الشيعة ﷺ، وعلينا جميعاً أن نلتزم بهذا المنهج القويم في تفسير كلّ الآيات الكريمة.

يُصرِّح الكاتب (رحمه الله) في تفسيره في مورد آخر بأن تفسير كتاب الله الكريم، يكون إما من باب «تفسير القرآن بالقرآن» وإما من باب «تفسير الرأي» والثاني غير مقبول لدى الجميع.

يؤكد مؤلف هذا التفسير في دراساته التحليلية والتفسيرية لهذا المنهج، بأن القرآن بذاته وفي ذاته نورٌ ويرهانٌ وبيانٌ وهدايةٌ؛ فمن الطبيعي إذا أن يبينه لنفسه قبل أن يكون مبيناً لغيره. لذا فإن النتيجة المتوخاة من هذا المنهج هو الحصول على المفاهيم والمعارف الأولية والأصلية التي تكمن في الدلالة المطابقية لمفهوم الآية، في حين أن الروايات التفسيرية جلَّ همّها هو إبراز الجوانب الخفية والمبطونة فيها.

يشير الدكتور آية الله الصادقي في مقدمة تفسير الفرقان، بأن هناك أربع مراتب للتفسير وهي:

«تفسير العبارة، والإشارة، واللطائف وأخيرها الحقائق».

والنماذج العملية في التفسير هي: أن المفسر في تفسير المأثور والنقلي، يفكّر في الأكثر على التناسب والتعاطي للمعاني المختلفة للآيات والكشف عن المفاهيم الجديدة المتناسقة معها.

وهذا الأسلوب في الواقع هو أسلوب «تفسير القرآن بالقرآن» الذي نحن بصدد اعتماده مع الاستفادة ضمناً من السنة والنقل. وبالتالي فإن هذا ما يجعلنا نؤكد بأن هذا التفسير (تفسير الفرقان) يدخل في الخانة التحليلية والاجتهادية، والتربوية والاجتماعية التي نزل القرآن لأجلها.

#### المميزات الخاصة لهذا التفسير:

١ - الأسلوب والمنهج الكتابي.

أسلوب الكتابة فيها:

استفاد مؤلف هذا التفسير من صناعة التضمين والتسجيع ومن أسلوب المصادر الصناعي والجعلي؛ حيث اتخذ منهجاً جديداً في التفسير، لم يرد سابقاً في التفاسير الموجودة.

وهذا الأسلوب البديع يجعل القارىء، في البداية في وضع يصعب عليه فهم الآيات، وعند مواجهته يشعر بالتكلف والتصنع والتعقيد ولكن بعد احتكاكه وتمعنه به وارتياحه له، سيشعر بطمأنينة وخاصة بعد اطلاعه على تلك التعابير القيمة والسلسة والتي ستساعده على فهم كافة المعاني والمفاهيم التفسيرية الواردة في هذا التفسير. خاصة وأن هذا التفسير جمع بين الأسلوب العلمي والمنهج الأدبي والفني السائد والجاري في الثقافة الدارجة بين اللبنانين والصحف اللبنانية؛ حيث عاش المفسر مدة هنا متأثراً بهذه الثقافة الرسمية.

٢ – الاستيحاء والتعاطي من وسعة (ظرفية) المفاهيم وانفتاحها:

ومن الخصائص البارزة لهذا التفسير، هو الإلهام والاستيحاء من وسعه وانفتاح المفاهيم والمفردات التي لا تحدّد من ناحية الطبيعة المعرفية والمفهومية لظروفها الضيقة والخاصة (في مورد النطق والنزول - مثلاً) بل هي قابلة للانطباق على المصاديق المتعددة في المستقبل - ولاسيّما بالنسبة لمفاهيم القرآن نتيجة لانفتاحه على كلِّ عصرٍ ونسلٍ ولذلك حمّل وأوّل كثيراً «المفاهيم القرآنية» على طول الزمن لغير الموارد التي وردت الآية فيها؛ أو طرحت في التفاسير التي تُحدِّد «المفاهيم على المصاديق الضيقة من موارد

خاصة. . " كما هو الأمر في الجري والتطبيق. وإن كان هذا الأسلوب (حمل على الجري والتطبيق) وبالعودة إلى كتاب تفسير الميزان القيم ، للعلامة الطباطبائي ؛ نشير إلى نموذج ورد في الآية ٣ من سورة النساء : ﴿ وَإِنَّ لَعَلَمُ اللَّهِ لَهُ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ليست خِفْتُم أَلّا نَعْلِلُوا فَوَحِدة ﴾ حيث اعتبر المفسر بأن العدالة في هذه الآية ليست العدالة الفردية فقط ، بل تشمل العدالة الاجتماعية أيضاً ، ولذلك لو كان عدد الرجال والنساء مساوياً في المجتمع فلا يسمح للرجل بزواج ثانٍ لأن ذلك أيخالف العدالة ويُسبِّب الظلم (١).

ومثل هذه النماذج موجودة حتماً في تفسير الفرقان حيث استفاد المؤلف من الإطلاق وطبيعة المفهوم اللغوي واللفظي؛ حيث لم تعدُ طبيعة المفاهيم القرآنية محصورة في مورد خاص لناحية نزول الآية وعدم تحديدها لفهم أفراد وقراءات خاصة منها! وهذا وحده سبب كافي لجعل الآيات متشابهة وهو في الوقت ذاته مخالف للقرآن<sup>(۲)</sup>.

٣ - استعمال الكلمات المشتركة في معاني متعددة:

من إحدى خصوصيات التفسير، هو أنه يحمل «المفاهيم المشتركة في القرآن» على المعاني والمفاهيم المتعددة والمتنوعة طولاً وعرضاً لمصاديق هذه المفاهيم؛ وهو حتماً في هذا السياق يوافق القواعد العلمية والأدبية وحتى إرادة المفاهيم المتخالفة ((؟)) بينما التفاسير الأخرى اتخذت معنى واحداً للمفهوم وتركت المفاهيم الأخرى، وقد أشار الكاتب إليها في تفسيره كذلك «لو كانت الآية الواحدة تحمل معاني واسعة (وهي غير متضادة للسياق والمنهج القرآني العام) فإن هذه المعاني سيصعب على القارىء فهمها، الأمر الذي سوف يولد التباساً وخلطاً للبعض مما يعسر عملية توضيح أو فهم الذي سوف يولد التباساً وخلطاً للبعض مما يعسر عملية توضيح أو فهم

<sup>(</sup>١) تفسير الفرقان ج٦ ص١٧٢.

<sup>(</sup>٢) الفرقان ج ١ ص٥٠.

المفاهيم المشتركة لمعان ذي مراتب متعددة مثل كلمة «العلم» التي تشمل «علمه تعالى سبحانه» و«علم الإنسان العادي»... «وهذا يدل على فصاحة القرآن وبلاغته وشموليته للمعاني وللدلالات الكثيرة على طول الزمن...»<sup>(۱)</sup>.

#### ٤ - شأن النزول في الآيات:

قدّم المؤلف في مقدمة تفسيره آراءه حول شأن النزول في الآيات بوضوح وشفافية قائلاً: «... مع أن شأن النزول في الآيات يساعد المفسر في فهم الآيات ولكن لا يمكن أن نجعل هذا ملاكاً لمعرفة الآيات كلها؛ لأن فهم الآيات يُستفاد من نفس الألفاظ في الدلالات القرآنية مستقلاً... »(٢).

إن إذعان المفسر في مورد شأن النزول الآيات، لفهم الآيات وتبيينها، مع أنه مبتن على تمحور تفسير القرآن بالقرآن، ولكن في الوقت نفسه هو يستند في فهم الآيات إلى موردين وعنصرين: الأول هو تعارض الروايات في شأن النزول، والثاني كونها تطبيقية، حيث يضعّف هذان العنصران دور شأن النزول في فهم الآيات (٣).

معرفة النسخ – وسير تدوين التفسير بدءاً وختماً:

دُوِّن هذا التفسير من خلال محاضرات تدريسية لطلبة العلوم الدينية في حوزة النجف وقم حيث بلغ عدد صفحاتها بحدود ١٧٠٠٠ صفحة من القطع الوزيري، وقد تم نشره في العراق ولبنان والحجاز وإيران، واستمرت كتابة

<sup>(</sup>۱) الفرقان ج ۱ ص۳۲.

<sup>(</sup>٢) الفرقان ج ١ص٥٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير الفرقان، ج ٩، ص ٢٧.

هذا التأليف حتى عام ١٣٩٧ق، والبداية كانت في بيروت عبر مؤسسة (الأعلمي ١٣٩٥)، ومؤسسة الوفاء عام ١٤٠٧ق ومن ثم نُشِر وطُبع في قم بواسطة انتشارات «فرهنگ إسلامي وأيضاً بالقطع الوزيري».

#### ٣ - تاريخ قصص الأنبياء والإسرائيليات فيها:

بالنسبة للتاريخ والقصص التي ترتبط بسيرة الأنبياء والرسل، فإن المفسر لم يأخذ بصحتها وذلك لورودها عبر روايات عديدة، بينما الأصح هو أن يكون عبر كتاب الله الكريم. «فلنسكت عما سكت الله» ولا ندخل في التفاصيل والجزئيات... فما ورد في بعض الروايات، لا اعتبار لها ولا يمكن الأخذ بها وحتى أن بعضها تُحسب من الروايات الإسرائيلية (۱).

إن هذا التفسير مخالف حتماً لناحية إدخال الروايات الإسرائيلية في تفسير القرآن، لأن فيها أبعاداً سلبية حتى ولو كانت أسنادها صحيحة ومعتبرة ولذلك اختار المؤلف في تفسيره أسلوب «تفسير القرآن بالقرآن» متجنباً الوقوع في مثل هذه المزالق(٢).

#### ٤ - المباحث الاجتماعية:

يهتم هذا التفسير اهتماماً كبيراً بالنسبة للموضوعات الاجتماعية. فيطرح إلى مواضيع عديدة ما بين اقتصادية وحقوقية، ويتناول بشكل دقيق دور المرأة وقضية تعدد الزوجات إضافة إلى الأنظمة الاجتماعية ومسألة الشورى والوحدة وغيرها. فيطرح الملاحظات الكثيرة حول المفاهيم والآراء نقداً وتأييداً (٣)..

<sup>(</sup>۱) الفرقان، ج۱ ص ۳۵.

<sup>(</sup>۲) الفرقان ج۱ ص۲۰-۲۱.

<sup>(</sup>٣) الفرقان ج ٤ ص١٦٣.

٥ - الاتجاه الشيعي في التفسير:

إن هذا التفسير؛ تفسير شيعي إمامي بحت، حيث يتوجه ناحية المذهب الشيعي<sup>(۱)</sup> ولكن في الوقت نفسه يتخذ المؤلّف موقفاً محايداً تجاه المذاهب والآراء التفسيرية والفقهية والكلامية وغيرها. فهو يرتئي بأن التعصب والتقليد، ليس تفسيراً ومذهباً قرآنياً، بل هو رأي شخصي. فهو عند اعتماده أسلوب تفسير القرآن بالقرآن والروايات الموافقة لها لم يفرق بين الروايات المنقولة من الشيعة أو السنة. بل على العكس في ذلك فهو يجمع بين آراء الاثنين، محاولاً انتقادها بأسلوب سلس ومرن.

#### النظرة الكلية والعامة للمصنف:

١ - نسخ القرآن:

تتضمن عملية النسخ نوعين:

نسخ القرآن بالقرآن

ونسخ القرآن بالسُّنة

فالمفسر يقبل النسخ في المورد الأول، في موارد خاصة كحكم النجوى وحد الزنا وكيفية الحرب مع الكفار، في حين أن مؤلف تفسير الفرقان، يرفض النسخ بالسنة. لأن حكم الناسخ يبطل حكم المنسوخ والقرآن غير قابل للبطلان (٢).

إن هذا الإذعان من شأنه أن يوسع دائرة البحث في الردّ والنقد حول النسخ والروايات المعارضة (حتى الروايات المنصوصة) فيها مع عموم القرآن وخاصها.

الفرقان ج ۳۰ ص ۱۰.

<sup>(</sup>٢) الفرقان، ج١ ص٣٩.

#### ٢ – ظهر القرآن وبطنه:

يعترف مفسر الفرقان كسائر المفسرين بأن للقرآن ظهر وبطن. لأن الروايات التي وردت فيها متواترة. مع أن خلود القرآن وإعجازه يقتضي أن يكون للقرآن بطون، فالمفسر هنا يقدّم أو بالأحرى يستحدث تعريفاً بديعاً وجديداً حول «البطن والظهر».

إن مؤلّف كتاب الفرقان، ومن خلال استفادته من رواية رُويت عن الإمام علي علي الله الله أن لبيان القرآن سطوح ومراتب؛ إحداها ظاهرة والثلاث الباقية ترتبط ببطن القرآن (الإشارات، واللطائف والحقائق)، والدرجة الأخيرة هي التأويل التي يختص فهمها للوحي(۱).

أما المرتبتان الأخيرتان، فلهما درجات وشؤون من المعاني نعرفها بعنوان بطون القرآن - كما وردت في الروايات - وهدفها كشف معاني القرآن ورفع الإبهام عند القارىء (أرجو الدقة).

إن كتاب الفرقان يكتب: «..» (<sup>(۲)</sup>.

٣ – المحكم والمتشابه في القرآن:

إن مفسر الفرقان كَظُلَّهُ يذهب في تفسيره، بأن «المتشابه» ليس من مقولة الدلالة. مستفيداً بذلك من رواية عن الرضا عَلَيَ حيث يقول: «المتشابه ما اشتبه علمه على جاهله» ولذا لا يكون لمفردات القرآن قصور أو تقصير في دلالاتها على المقصود. فالآيات ومفرداتها، تدل على المراد بكل وضوح، كما يؤكّد ويركز في هذا التفسير عليها(٣).

<sup>(</sup>١) الفرقان ج١ص٥٠.

<sup>(</sup>۲) الفرقان ج۱ ص۹۶.

<sup>(</sup>٣) الفرقان ج ٢٧ ص١١٨ وج ٣٠ ص٣٠.

#### ٤ - التأمل في التعابير والتدبُّر في الكلمات:

يهتم مفسرنا كثيراً باستخدام المفردات والكلمات وكيفية الاستفادة منها وخاصة في نوعية طرحها للهداية (كما هو هدف القرآن). لأن هذا هو المفتاح الوحيد لفهم الآيات وتفسيرها. ونذكر مثالاً لفهم هذا الموضوع: إننا عندما نقرأ ونوجه الخطاب القرآني بكلمة «يا أيها» كما هو الأمر في سورة البقرة في الآية ٢١ ﴿يَنَائِهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الّذِي نرى أن كلمتي ﴿يَنَائِهَا ﴾ و ﴿النَّاسُ عندما للبعيدون عن الله قبل عبادته (سبحانه) ونفهم هذا من كلمة (يا) التي وضعت للنداء البعيد حكما هو واضح في علوم العربية (۱).

٥ - جعل القرآن ملاكاً لفهم غرض الآيات لا آراء المفسرين:

هناك ظاهرة أخرى لمنهج تفسير الفرقان، ألا وهي عدم الاعتماد على آراء المفسرين في موضوع فهم القرآن وخاصة إذا كانت بعيدة عن القرآن نفسه. فالمفسر كَالله من خلال التدبير في مفردات القرآن وتركيبات كلماتها، تجده يفسر الآية مباشرة وبمساعدة آيات أخرى؛ أو بالاستعانة بالروايات الصحيحة فيها. نعم فهو ينقل في بعض الأحيان بعض الآراء أو ينتقدها في مجاله ولكن بأسلوبه هو، أي الإلهام من كتاب الله لناحية فهمه وعدم الالتفات لآراء المفسرين. . حيث يؤكد المفسر في مكان ما من تفسيره، بأن آراء المفسرين، هي آراء شخصية بحيث يتم التفسير كل بحسب رأيه الخاص به (٢).

بالرغم من أسلوب تفسير القرآن بالقرآن الذي اعتمده المؤلف فإن هذا

<sup>(</sup>١) الفرقان ج١ ص٢١٤.

<sup>(</sup>۲) الفرقان ج ۱ ص ۳۰۹ وج۳۰ ص ۲.

الأمر لا يُلغي حتماً صحة الاستفادة من الروايات خاصة تلك التي تتضمن تفسيراً روائياً فقد يستشهد المفسر ببعض الروايات لتوضيح بعض المفاهيم في الآيات وكذلك أبعاد معانيها الواسعة التي لا تنحصر بزمان دون آخر. ولا ننسى أيضاً في هذا السياق استفادة المفسر من الروايات في شأن النزول أيضاً (١).

إن المعيار والميزان في فهم الآية يعتمد على الآية نفسها ودور الرواية فيها وهو تأييد المنطوق والمفهوم فيها لتوسعة دائرة دلالة المفاهيم. وهذا هو تفسير القرآن بالقرآن، مع الأخذ أيضاً من الروايات للاستيحاء من محتويات القرآن المنفتحة والملهمة الثرية. وهذه نقطة إيجابية أخرى لهذا التفسير.

#### ٦ - بحث فقهي استدلالي:

هناك تفاسير أخرى مثل تفسير القرطبي، يطرح المباحث الفقهية ولكن الفرقان؛ برغم طرحه للمباحث نفسها من آيات الأحكام، إلّا أنه يركز على «فقه القرآن» فهو يهتم كثيراً بالمباحث الفقهية الاستدلالية فيركز على الأسلوب والمنهج الاجتهادي من خلال التتبع والتدبر في المفاهيم والتعابير واستنطاقها حسب قواعد اللغة الأدبية والبلاغية، لفهم حُكم شرعي من خلال مفردات الآيات وكذلك ينقع الروايات جرحاً وتعديلاً، سنداً ودلالة ليستخرج منها حُكماً إلهياً، وفق منهج فقه القرآن بالقرآن، وبنتيجة هذا المنهج اكتسب تفسير الفرقان مركزاً مهماً في الفقه القرآني.

يشير المفسر في مقدمة التفسير إلى أهمية هذا المنهج، بمعنى أنه لو لم يطرح الفقه القرآني من خلال المباحث القرآنية، لبقيت الآيات الفقهية في

<sup>(</sup>۱) راجع الفرقان ج ٥ ص ٢٧٥ ج ٣٠ ص ٢١ و ٢٥.

كتاب الله غير واضحة. ولذا عمد مفسر الفرقان؛ إلى إدخال وإدراج مباحث وروايات جديدة في الفقه القرآني.

٧ - تعدد المصادر في هذا التفسير:

من مميزات هذا التفسير هو التنوع والتعدد في منابعه ومصادره التي يستفيد منها المفسر. فمن خلال تتبعنا لذلك، حصلنا على النتائج التالية:

ألف - بلغت المنابع والمصادر الحديثية المعتمدة في هذا التفسير بحدود ٨٠ مأخذاً بما فيها من الصحاح ومسانيد أهل السنة وأدعية أهل البيت على إضافة لصلتها الوثيقة بفهم القرآن الكريم. فمن خلال تركيز المفسر على الأحاديث المعتبرة والتي لم تخالف القرآن؛ لم يهتم بالجانب السندي (التركيز على كونها موثوقة الصدور، لا أنه يصدر من الثقة - حسب المصطلح الموجود في علم الحديث والدراية) لا بل استفاد المفسر في بعض الأحيان من بعض المصادر التي لا استحكام فيها من حيث السند.

ب - المصادر التفسيرية:

بلغت المصادر التفسيرية التي اعتمد عليها المؤلف في تفسير الفرقان حوالي ٢٥ تفسيراً؛ حيث تم استخدامها في نقد آراء المفسرين الآخرين ومن بين هذه التفاسير: الثقلين، والدر المنثور، وتفسير القمي، والبرهان الذي يعتمد في القرآن على الروايات. وأما تفسير الفخر الرازي، والمنار، وصدر المتألهين، والميزان، وطنطاوي فهي من التفاسير التي اهتم مفسرنا في الفرقان بنقل المطالب أو نقدها منها مثل ج ٣ ص ٣٦٧.

ج - المصادر اللغوية: هناك مجموعة من كتب اللغة استعان بها المفسر في تفسيره ألا وهي: لسان العرب، القاموس، المصباح، تاج العروس، مفردات الراغب، ونهاية ابن الأثير.

نذكر هنا بأن مفسر الفرقان يدرّس اللغة في مباحثه اللغوية بصورة عامة

وغير مقيدة ومستندة إلى منابع معينة، كما أنه لا يذكر مصادر هذه الكتب غالباً.

#### د – المنابع المتفرقة:

وصل عدد هذه المنابع والمصادر إلى أكثر من ٦٠ مصدراً من الكتب والمقالات والدراسات في الموضوعات المختلفة حيث تجد فيها الكتب العلمية والتاريخية والموسعية (دائرة المعارف) وبعض المجلات والصحف ذُكرت أغلبها لتأييد نظرية تفسيرية وفي بعض الأحيان نُقلت لنقد الكتَّاب ومستنداتهم في ظلال الآيات والمفاهيم القرآنية.

#### ٨ – الاستفادة والاستعانة بكتاب العهدين باللغة العبرية:

من إحدى مميزات تفسير الفرقان، والتي لا نظير لها هي الاستفادة من المتون العبرية في كتاب العهدين. والهدف من نقل هذه المطالب هو أولاً التأييد للمفاهيم القرآنية وصحة حقائقها وإخبارها من البشارات حول النبي محمد الشيرة (۱) وثانياً الاستناد إلى التناقضات والتحريفات التي وقعت في كتاب العهدين (۲).

#### ٩ - الإبداع والتحديث

إن تفسير الفرقان، وصل في دراساته إلى إبداعات ونظريات جديدة ومبتكرة ولاسيّما في دراسات فقه الأحكام، سواء كانت هذه النظريات صحيحة أو لا. لأن المهم هو فتحُ آفاق جديدة أمام القارىء من نظريات واحتمالات. ولتوضيح هذا المثال نشير إلى نموذج بأن المفسر يذكر جميع الآيات التي وردت حول «العلم» في نسبتها إلى الله في مجرى الزمان؛ مثل

<sup>(</sup>١) الفرقان ج١ص ٣٦١.

<sup>(</sup>٢) الفرقان ج ١، ص٣٤٣.

«علم الله» و«يعلم الله» وغيرها، فلم يذهب (لم يقبل) مؤلف الفرقان، بأن معنى «العلم» هنا هو «المعرفة». بل هي من مصدر «العلامة»(١).

وفي مبحث وموضوع العصمة (عصمة الأنبياء) فللمؤلف نظرية ثالثة في قبال نظريتي العصمة وعدم العصمة. فهو يذهب في دراسته إلى أن النبوة بعنوان عهد ومسؤولية ربانية لأنبياء أولي العزم، وهذا يستلزم حتماً العصمة وأما في أنبياء آخرين مثل آدم عَلَيْنَا فلا ضرورة للعصمة (٢).

فالمفسر في مسألة «الخلق والأمر والمادة والتجرد» يعتقد بأن المجرد الواقعي هو الله وحده (٣).

وكذلك في مسألة مُبطلات الصوم، فإن له نظرية في أن شرب الدخانيات لا تبطل الصوم (٤).

فمن خلال قراءتنا لهذا التفسير نواجه مثل هذه الآراء النادرة، أو الشاذة غير مسبوقة في نظريات الآخرين من المفسرين. ولا شكّ في أنها تحتاج إلى النقد والإشكال.

١٠ - المواصفات والمشخصات المشتركة لهذا التفسير مع التفاسير
 الأخرى:

نشير في هذا القسم من الدراسة ومن خلال ما تقدم إلى بعض خصائص ومناهج تخص هذا التفسير ومن بينها:

١ - السياق والتناسب

لم يهتم مفسر الفرقان، بسياق الآيات كثيراً، وخاصة أنه لا يستفيد منها

الفرقان ج ۲۷ ص ۱۲۹.

<sup>(</sup>٢) الفرقان ج١ ص٣٢٤.

<sup>(</sup>۳) الفرقان ج ۱ ص ۲۹.

<sup>(</sup>٤) الفرقان ج ٣ ص ٦٩-٧٠.

لتفسير الآيات عادة. فهو عندما يتطرق إلى آية أو مجموعة منها، لا يركز بالاستدلال أو الابتناء لنظرية تفسيرية من خلال ترابط الآيات وتناسبها. إلا أن يكون الارتباط والتنسيق بين القبل والبعد شديداً جداً فهو ربما يستفيد منها لناحية المفهوم التفسيري إلى جانب مبادئه الأصلية في المنهج التفسيري.

إن المفسر في تفسيره (الفرقان) يعتبر بأن «ترتيب الآيات» في القرآن وحيانية وتوقيفية؛ مثل تنزيلها فهي ترتبط بالله تعالى وليس بأشخاص وجهات وحتى النبي الن

فهو يحدّد ترتيب السور في القرآن من الله تعالى كما هو الأمر كذلك في التنزيل. فلذلك فإن التنسيق بين الآيات أو السور أمر طبيعي وغير مردود ولكن فهم هذا الترابط والتنسيق فيها لا يُستوعب غالباً مع أنا لا يمكننا أن ننكر أنه في بعض الأحيان يمكن أن نصل بالتدبر والتدقيق إلى دلائل هذا الترابط؛ لأن ترتيب هذا الكتاب وتبويبه لا يكون جزافياً أيضاً.

#### ٢ - القراءات

فيما يتعلق بموضوع القراءات نلاحظ بأن مفسرنا يعتقد بتواتر القراءة الموجودة في القرآن – الذي هو بين أيدينا – غير آبه بتعدد القراءات، فحينما يطرح المفسر آراءه لنقد مذاهب المعتقدين بتعدد القراءات، فإن مرد ذلك يعود إلى أن تلك الآراء وتلك الروايات تشير إلى قراءات مختلفة وهي غير متواترة وغير مرسومة لدى المسلمين عامة (٢). إلّا أن المفسر يقبل قراءة «آل ياسين» (في سورة الصافات)، محتجاً بأن القراءة المتواترة هي قراءة «آل ياسين»، مع أنه حسب تأييد الروايات لصحة قراءة الهمزة الممدودة يؤيد هذه القراءة أيضاً مع وجود اختلاف في المعنى والمفهوم بين القراءتين.

<sup>(</sup>١) الفرقان ج ١ ص ١٥١ - ٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) الفرقان ج١ ص٩٨.

# رسالة من صاحب تفسير «الميزان» تعريفاً بتفسير الفرقان

من عشرات الرسائل التي وصلتنا تعريفاً بتفسير الفرقان من مختلف رجالات العلم وعباقرة الفضل والتفكير وأصحاب التفسير في شتّى أنحاء العالم رسالة صاحب «الميزان» الإمام الأعظم سماحة الحجة السيد محمد حسين الطباطبائي دام ظله الوارف على رؤوس المسلمين، وإليكم ترجمتها الحرفية:

فضيلة شيخنا الشيخ الدكتور محمد الصادقي المحترم دامت إفاضاته. السلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

زرنا مجلدين من تفسيركم الشريف (الفرقان) مع كتابكم الكريم، فبعد فراق طويل بيننا بأعوام عدة، وانقطاع أخباركم عنا بزمن بعيد، يسرني أن وصلني نبأ صحتكم وتوفيق سماحتكم، فحمدت ربي، وأرجو منه سبحانه أن يقرنكم دائماً بالعافية والتوفيق، وأن يسدّد خطاكم، ويؤيدكم بألطافه وعناياته الخاصة.

إن تفسير «الفرقان» الشريف الذي زرته، إنه لكتاب يقرُّ عيوننا، وهو سند عزِّنا وأصلٌ من مفاخرنا - نحن المفسرين - إن شاء الله تعالى تكرس كافة طاقاتك وإمكانياتك وتبذل جميع مساعيك في مواصلة هذا الأسلوب الفريد من التفسير - أعني: تفسير القرآن بالقرآن - فلا تملَّ ولا تكسل ولا تفشل في هذا المشروع العظيم، خدمة للمعارف القرآنية، وكشفاً للقناع عن

ذخائر هذا الكتاب المكنون السماوي، وأرجو من الله عزّ اسمه لكم التوفيق وأن يؤيد سماحتكم في هذه السبيل، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

محمد حسين الطباطبائي



#### المدخل

### بِسْعِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجاً. قيماً لينذر بأساً شديداً من لدنه ويبشر المؤمنين الذين يعملون الصالحات أن لهم أجراً حسناً.

تبارك الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيراً وهادياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً.

وصلواته التامات الزاكيات على من أرسله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله وكفى بالله شهيداً!.

اللّهم صلّ وسلّم وزد وبارك على محمد عبدك ورسولك ونبيّك ونجيّك وصفوتك وصفيك وخير خيرتك نبي الأمة وإمام الرحمة، وعلى آله الطاهرين المعصومين الذين أذهبت عنهم الرجس وطهرتهم تطهيراً.

رب أدخلني مدخل صدق وأخرجني مخرج صدق واجعل لي من لدنك سلطاناً نصيراً.

رب وفقني لتقواك واجعل لي من أمري يسراً وكفّر عني سيئاتي وأعظم لي أجراً. واجعل لي مخرجاً و«فرقاناً» إنك كنت بنا بصيراً.

رب اشرح لي صدري ويسّر لي أمري واحلل عقدة من لساني يفقهوا قولى وكفي بك هادياً ونصيراً.

إِن السقــرآن «نـــور وبــرهــان»: ﴿فَدْ جَاءَكُمْ بُرْهَنُّ مِن زَّيِكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا

وهذا النور البرهان - المبين البيان التبيان: قرآن عربي لا عوج له في كونه وكيانه، في بيانه وبرهانه، مفصحاً بليغاً بأعلى القمم لأعلى القيم في تبيانه، وترى النور بحاجة إلى نور، والبرهان يحتاج إلى برهان؟! وهو نور الأنوار ﴿ فُرِرٌ عَلَى نُورٌ يَهْدِى اللهُ لِنُورِهِ مَن يَشَآهُ ﴾ (١)!

فران هذا القرآن هو النور المبين، والحبل المتين، والعروة الوثقى، والدرجة العليا، والشفاء الأشفى، والفضيلة الكبرى، والسعادة العظمى، من استضاء به نوّره ومن عقد به أموره عصمه الله، ومن تمسك به أنقذه الله، ومن لم يفارق أحكامه رفعه الله، ومن استشفى به شفاه الله، ومن آثره على سواه هداه الله، ومن طلب الهدى في غيره أضله الله، ومن جعله شعاره ودثاره أسعده الله، ومن جعله إمامه الذي يقتدي به، ومعوّله الذي ينتهي إليه أداه الله إلى جنات النعيم والعيش السليم (()).

فرانه هدًى من الضلالة، وتبيان من العمى، واستقالة من العثرة، ونور من الظلمة، وضياء من الأحداث وعصمة من الهلكة، ورشد من الغواية، وبيان من الفتن، وبلاغ من الدنيا إلى الآخرة، وفيه كمال دينكم، وما عدل أحد عن القرآن إلّا إلى الناره(^).

سورة النساء، الآية: ١٧٤. (٢) سورة آل عمران: ١٣٨.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف، الآية: ١.(٤) سورة الزمر، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٥) سورة النحل، الآية: ٨٩. (٦) سورة النور، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٧) تفسير الإمام الحسن العسكري عن أبيه عن آبائه عن النبي على المحسن العسكري عن أبيه عن آبائه عن النبي على المحسن العسكري عن أبيه عن آبائه عن النبي على المحسن العسكري عن أبيه عن آبائه عن النبي على المحسن العسكري عن أبيه عن آبائه عن النبي على المحسن العسكري عن أبيه عن آبائه عن النبي على المحسن العسكري عن أبيه عن آبائه عن النبي على المحسن العسكري عن أبيه عن آبائه عن النبي على المحسن العسكري عن أبيه عن آبائه عن النبي على المحسن العسكري عن أبيه عن آبائه عن النبي على المحسن العسكري عن أبيه عن أبيه عن أبيه عن أبيه عن أبيه عن أبيه عن النبي على المحسن العسكري عن أبيه عن أبيه

<sup>(</sup>A) أصول الكافي ٢: • ٦٠٠ – أبو علي الأشعري عن بعض أصحابه عن الخشاب رفعه قال قال أبو عبد الله عَلِيمًا : والله لا يرجع الأمر والخلافة إلى أبي بكر وعمر أبداً ولا إلى بني أمية =

المدخل

"فإذا التبست عليكم الفتن كقطع الليل المظلم فعليكم بالقرآن، فإنه شافع مشفَّع وماحل مصدَّق، من جعله أمامه قاده إلى الجنة، ومن جعله خلفه ساقه إلى النار، وهو الدليل يدل على خير سبيل، وهو كتاب فيه تفصيل وبيان وتحصيل، وهو الفصل وليس بالهزل. . . ظاهره أنيق، وباطنه عميق، له نجوم (تخوم) وعلى نجومه (تخومه) نجوم (تخوم) "لا تحصى عجائبه، ولا تبلى غرائبه، فيه مصابيح الهدى، ومنار الحكمة، ودليل المعرفة لمن عرف الصفة فليجلُ جالٍ بصره وليبلغ الصفة نظره ينج من عطب ويتخلص من نشب فإن التفكر حياة قلب البصير كما يمشي المستنير في الظلمات بالنور فعليكم بحسن التخلص وقلة التربص» (١).

«نور لا تطفأ مصابيحه، وسراج لا يخبؤ توقّده، وبحر لا يدرك قعره، ومنهاج لا يضل نهجه، وشعاع لا يظلم ضوءه، وفرقان لا يخمد برهانه، وتبيان لا تهدم أركانه، وشفاء لا تخشى أسقامه، وعز لا تهزم أنصاره، وحق لا تخذل أعوانه، فهو معدن الإيمان وبحبوحته، وينابيع العلم وبحوره، ورياض العدل وغدرانه، وأثافي الإسلام وبنيانه، وأودية الحق وغيطانه، وبحر لا ينزفه المنتزفون، وعيون لا ينضبها الماتحون، ومناهل لا يفيضها الواردون، ومنازل لا يضل نهجها المسافرون، وأعلام لا يعمى عنها السائرون، وآكام لا يجوز عنها القاصدون، جعله الله ريّاً لعطش العلماء، وربيعاً لقلوب الفقهاء، ومحاجّاً لطرق الصلحاء، ودواء ليس بعده داء، ونوراً ليس معه ظلمة، وحبلاً وثيقاً عروته، ومعقلاً منيعاً ذروته، وعزاً لمن ونوراً ليس معه ظلمة، وحبلاً وثيقاً عروته، ومعقلاً منيعاً ذروته، وعزاً لمن ونوراً ليس معه ظلمة، وحبلاً وثيقاً عروته، ومعقلاً منيعاً ذروته، وبرهاناً

أبداً ولا في ولد طلحة والزبير أبداً وذلك أنهم نبذوا القرآن وأبطلوا السنن وعطلوا الأحكام
 وقال رسول الله ﷺ: . . .

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٢: ٥٩٨ على بن إبراهيم عن أبيه عن النوفلي عن السكوني عن أبي عبد الله عليه عن أبيه عن أبيه عن آبائه عليه قال قال رسول الله عليه عن أبيه عن آبائه عليه قال قال رسول الله عليه عن أبيه عن آبائه عليه قال قال رسول الله عليه عن أبيه عن أب

وهو «بيان ما قبلكم من خبر، وخبر ما بعدكم، وحكم ما بينكم، وهو الفصل ليس بالهزل، من وَلِيه من جبار فعمل بغيره قصمه الله، ومن التمس الهدى في غيره أضله الله، وهو حبل الله المتين، وهو الذكر الحكيم، وهو الصراط المستقيم. لا تزيغه الأهوية، ولا تلبسه الأقضية، ولا يخلق على الرد، ولا ينقضي عجائبه، ولا يشبع منه العلماء، هو الذي لم تلبث الجن إذ سمعته أن قالوا: ﴿إِنَّا سَمِعْنَا قُرَهَانًا عَبًّا لَلْ يَهْدِئ إِلَى الرُّسَدِ لَلَى الرُّسَدِ الله مستقيم، به صدق، ومن عمل به أجر، ومن اعتصم به فقد هدي إلى صراط مستقيم، هو الكتاب العزيز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد (٣).

إنه «بقية استخلفها عليكم كتاب الله الناطق والقرآن الصادق والنور الساطع، والضياء اللامع، بينة بصائره منكشفة سرائره، متجلية ظواهره، مغتبط به أشياعه، قائد إلى الرضوان اتباعه مؤدّ إلى النجاة استماعه، به تنال حجج الله المنورة، وعزائمه المفسّرة، ومحارمه المخدّرة، وبيناته الجالية، وبراهينه الكافية، وفضائله المندوبة ورخصه الموهوبة، وشرائعه المكتوبة» (٤).

 <sup>(</sup>۱) مما يروى عن علي أمير المؤمنين من غزير كلامه حول القرآن (نهج البلاغة). الخطبة ۱۹۳
 ص ۲۲ – عبده.

<sup>(</sup>٢) سورة الجن، الآيتان: ١، ٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير العياشي بإسناده عن الحارث الأعور قال دخلت على أمير المؤمنين عليه فقلت: يا أمير المؤمنين! إنا إذا كنا عندك سمعنا الذي نسد به ديننا وإذا خرجنا من عندك سمعنا أشياء مختلفة مغموسة ولا ندري ما هي – قال: أو قد فعلوها؟ قال: قلت: نعم قال سمعت رسول الله عليه يقول: آتاني جبرئيل فقال يا محمد الله استكون في أمتك فتنة – قلت: فما المخرج منها؟ فقال: كتاب الله فيه..

<sup>(</sup>٤) من خطبة الصديقة الطاهرة الزهراء بنت رسول الله ﷺ حينما غصب حقها .

وقد سئل علي على هل عندكم من رسول الله على شيء من الوحي؟ قال: لا والذي فلق الحبة وبرأ النسمة، إلّا أن يعطي عبداً فهماً في كتابه (١) تدليلاً على أن القرآن هو الوحي الأصيل، والضابطة بلا بديل، ووحي السنة هامشي ليس يوصّل إلّا فهماً لوحي القرآن وتفصيلاً.

فلنخضع للقرآن كما لله فإنه خير كلام لله، وقد روي عن الإمام الصادق علي أنه قال: "من قرأ القرآن ولم يخضع له ولم يرق عليه ولم يغش حزناً أو وجلاً في سرّه فقد استهان بعظم شأن الله وخسر خسراناً مبيناً، فقارئ القرآن يحتاج إلى ثلاثة أشياء: قلب خاشع وبدن فارغ وموضع خال، فإذا خشع لله قلبه فرّ منه الشيطان الرجيم، وإذا تفرغ نفسه من الأسباب تجرد قلبه للقراءة فلا يعترضه عارض فيحرمه نور القرآن وفوائده، وإذا اتخذ مجلساً خالياً واعتزل من الخلق بعد إن أتى بالخصلتين الأوليين استأنس روحه وسرّه بالله، ووجد حلاوة مخاطبات الله عباده الصالحين، وعلم لطفه بهم، ومقام اختصاصه لهم، بقبول كراماته، وبدائع إشاراته فإذا شرب كأساً من هذا المشرب فحينئذ لا يختار على ذلك الحال حالاً وعلى ذلك الوقت وقتاً بل يؤثره على كلِّ طاعة وعبادة لأن فيه المناجاة مع الرب بلا واسطة فانظر كيف تقرأ كتاب ربك ومنشور ولايتك، وكيف تجيب أوامره ونواهيه، وكيف تمتثل حدوده فإنه كتاب عزيز لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد، فرتله ترتيلاً، وقف عند وعده ووعيده، وتفكر في أمثاله ومواعظه واحذر أن تقع من إقامتك حروفه في إضاعة حدوده»<sup>(۲)</sup>.

فالأصل في كلِّ شارد ووارد هو القرآن، يُردّ إليه غير الضروري من

<sup>(</sup>١) عن مصباح الشريعة المنسوب إلى الإمام الصادق عليه الله .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق نفسه.

الدين، ليعرف به المارد عن الوارد، ويميّز به الغث عن السمين والخائن عن الأمين.

ثم و ﴿ وَأُولِ الْأَمْرِ مِنكُرُ ﴾ هم حملة السنة المحمدية السليمة، كما أمر الله بطاعتهم المطلقة بعده وبعد رسوله: فطاعة أولي الأمر هي طاعة الرسول على حيث لا يصدرون إلّا عن الرسول، فمثنى الذيل في الآية ﴿ وَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّمُولِ ﴾ هو مثلث الصدر فيها ﴿ . . . وَأُولِي الْأَمْرِ مِنكُرُ ﴾ فإنهم لا يحملون إلّا سنة الرسول على .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ١٧٠.

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى، الآية: ۱۰.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة عن الإمام علي أمير المؤمنين عليه .

ففي هذا المثلث البارع من الطاعة المطلقة طاعة الله هي القاعدة الرصينة وطاعة الرسول بعدها هي الزاوية الأولى حيث يصدر عن الله، ولا و ﴿ وَأُولِ الْأَمْرِ مِنكُرُ ﴾ هم الزاوية الأخيرة حيث يصدرون عن رسول الله، ولا سبيل للتعرف إلى واقع السنة التي ترويها الرواة إلّا موافقتها لكتاب الله و ﴿ وَلَا خَيْرٌ وَآحَسَنُ تَأْوِيلًا ﴾: مأخذاً ومآلاً.

ولا يعني تفسير القرآن بالقرآن ضرب بعضه ببعض دون رعاية لمناسبات الآيات، وأن تُنثر آياته نثر الدقل دون تأمل في رباطاتها «و قد رأى رسول الله على قوماً يتدارؤون فقال: «هلك من كان قبلكم، بهذا ضربوا كتاب الله بعضه ببعض، وإنما نزل كتاب الله يصدق بعضه بعضاً فلا تكذبوا بعضه ببعض فما علمتم منه فقولوا وما جهلتم فكلوه إلى عالمه»(٣).

وخرج على قوم يتراجعون القرآن وهو مغضب فقال: «بهذا ضلت الأمم باختلافهم على أنبيائهم وضرب الكتاب بعضه ببعض» (٤).

فعلى المفسر التدبّر التام في آي الذكر الحكيم، متحللاً عما أثبته هو أو

 <sup>(</sup>١) نهج البلاغة عن الإمام على أمير المؤمنين عليها.

<sup>(</sup>۲) سورة النساء، الآية: ۸۲.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور – أخرج أحمد عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جدُّه عنه 🎎 .

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور - أخرج ابن سعد وابن الضريس في فضائله وابن مردويه عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جدِّه عنه عند المنتقد .

أثبتته الطرق العلمية أو العقلية أمّاهيه، مستنطقاً كل آية بنظائرها في المغزى، فيستفسر عنها أشباهها ونظائرها، متثبتاً عن الأحاديث الموافقة الملائمة لها.

فاختلاف الروايات في تفسير الآيات، واختلاف المفسرين من جرائه، ومن اختلاف أفهامهم وأساليبهم، هذه الاختلافات ترد إلى القرآن نفسه، فلا يصدَّق عليه إلّا ما يصدقه.

إذاً فمسالك التفسير كلها هباء وخواء إلّا تفسير القرآن بالقرآن، كما وأن الرسول والأثمة من آل الرسول سلكوا هذا المسلك القويم في تفسير آي الذكر الحكيم، وعلى المفسرين أن يتعلموا هذه الطريقة المثلى من هولاء المعلمين المعصومين. رجوعاً إلى أساليبهم السليمة في تمسكهم بالكتاب، تفسيراً للآيات بالآيات، ثم سلوكاً في صراطهم المستقيم على طول الخط ومرّ الزمن.

فالتفسير بين حق وباطل، تفسير بالقرآن وتفسير بالرأي «ومن فسر القرآن برأيه فليتبوأ مقعده من النار» «أخطأ أو أصاب كان مصيره إلى النار» ولا يعني التفسير بالرأي إلّا أن تحمل معك رأياً لك أو لغيرك من قولة أو رواية غير ثابتة، ثم تحمّله على آية لا تتحمّله، أو لا توافقه أو تخالفه، وليس الكثير من اختلافات المفسرين في تفسير الآيات إلّا لتفرقهم أيادي سبأ عن تفسيره بنفسه، أو عدم المؤهلات لمن حاول تفسيره بنفسه، فإن له شروطاً جمة (١).

<sup>(</sup>۱) روى أبو عبد الله محمد بن إبراهيم بن جعفر النعماني في تفسيره بإسناده عن إسماعيل بن جابر قال: سمعت أبا عبد الله على يقول: إن الله تبارك وتعالى بعث محمداً في فختم به الأنبياء فلا نبي بعده وأنزل عليه كتاباً فختم به الكتب فلا كتاب بعده أحل فيه حلالاً وحرّم فيه حراماً فحلاله حلال إلى يوم القيامة وحرامه حرام إلى يوم القيامة فيه شرعكم وخبر من قبلكم وبعدكم وجعله النبي في علماً باقياً في أوصيائه فتركهم الناس وهم الشهداء على أهل كل زمان وعدلوا عنهم ثم قتلوهم واتبعوا غيرهم وأخلصوا لهم الطاعة حتى عاندوا من أظهر=

المدخل

فالمحدث يفسره بما يجده من أحاديث تناقلتها الرواة، ناظراً إلى أسانيدها، غضاً عن متونها، فإذا قيل: إسناده صحيح، صحّح به تفسير القرآن وافقه أم خالفه، رغم وجود الكثير من وثنيات وإسرائيليات ومسيحيات وأضرابها من خرافات تسربت إلى أحاديث الإسلام فترسبت في كتب الحديث، مهما صحت أسنادٌ منها أو ضعفت.

كما يروى من طريق السُّنة «إن النبي ﷺ سُحر» مسَّا من كرامة النبوة، والقرآن يقول عن هواء المختلقين إنهم ظالمون: ﴿إِذْ يَقُولُ الظَّلَامُونَ إِن تَنَّيِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَسَحُورًا﴾(١) (٢).

ويروى من طريق الشيعة في تفسير دابة الأرض أنها علي عَلَيْهِ! مسّاً جاهلاً أو متجاهلاً من كرامة الخلافة الإسلامية المنصوصة المنصوبة.

ولاية ولاة الأمر وطلب علومهم قال الله سبحانه: ﴿وَنَسُوا حَظًا مِّمَا ذَكِرُوا بِقِه وَلا فَرَالُ تَطَلِعُ عَلَى خَالِمَةُ وَالمَالِمة والله على القرآن ببعض واحتجوا بالمنسوخ وهم يظنون أنه الناسخ واحتجوا بالمتشابه وهم يرون أنه المحكم واحتجوا بالخاص وهم يقدّرون أنه العام واحتجوا بالخاص وهم يقدّرون أنه العام واحتجوا بأوّل الآية وتركوا السبب في تأويلها ولم ينظروا إلى ما يفتح الكلام والى ما يختمه ولم يعرفوا موارده ومصادره إذ لم يأخذوا عن أهله فضلّوا وأضلّوا ، واعلموا رحمكم الله من لم يعرف من كتاب الله عن الناسخ من المنسوخ والخاص من العام والمحكم من المتشابه والرخص من العزائم والمكي والمدني وأسباب التنزيل والمبهم من القرآن في ألفاظه المنقطعة والمؤلفة وما فيه من علم القضاء والقدر والتقديم والتأخير والمبين والعميق والباطن والابتداء من الانتهاء والسؤال والجواب والقطع والوصل والمستثنى منه والجار فيه والصفة لما قبل مما يدل على ما بعد والمؤكد منه والمفصل وعزائمه ورخصه ومواضع فرائضه وأحكامه ومعنى حلاله وحرامه الذي هلك فيه الملحدون والموصول من الألفاظ والمحمول على ما بعده – فليس بعالم بالقرآن ولا هو من أهله ومتى ادعى معرفة هذه الأقسام بغير دليل فهو كاذب مرتاب مفتر على الله الكذب ورسوله و﴿وَمَأُونَهُ جَهَمَ مَ وَيَسَ كَلْمَيدُ﴾ آلًا عمران: ١٦٦٤.

سورة الإسراء، الآية: ٤٧.

<sup>(</sup>٢) راجع ج ٣٠ ص ٥٣٩ حول آية النفاثات في العقد، وج ١٥ حول آيته وكذلك الفرقان الآية ٨.

وكثير أمثال هذه الخرافات الزور التي تناقلتها الرواة والمفسرون من الفريقين دون رعاية لصريح القرآن أو ظاهره حيث يمجّه وينافيه.

فهذا ليس تفسيراً للقرآن بالسنة، وإنما بالرواية التي يعتبرها رواتها سنة ويتقبلها المفسر بالسنة كسنة، وما هي سنة، فإنها ليست إلا قول الرسول أو فعله وتقريره، ولا سبيل إليها قويماً إلا موافقتها للقرآن حيث لا يتبع الرسول في كلّ ما يفعل أو يقول إلا وحي القرآن: ﴿إِنّ أَنَّيْعُ إِلّا مَا يُوحَى إِلَى ﴾ فلا يصدق على الرسول ما يكذبه القرآن وإن صحت أسناده، وقد يصدّق عليه ما يصدقه القرآن وإن ضعفت أسناده، فلا يسند الحديث صحيحاً إلا متنه الموافق يصدقه القرآن دون سنده، ولا نحتاج إلى صحة السند في متن صحيح إلا لإتقان النسبة إلى الرسول على فإن المتن الصحيح لا يختص بالرسول، ثم لا تفيدنا صحة السند في متن لا يلائم القرآن، فإن الباطل لا يصدر عن الرسول(٢).

وقد تواتر عنه ﷺ قوله: «لقد كثرت عليّ الكذّابة وستكثر فمن كذب عليّ متعمداً فليتبوأ مقعده من النار فإذا أتاكم الحديث فاعرضوه على كتاب الله وسنتي فخذوا به وما خالف كتاب الله وسنتي فلا تأخذوا به» (٣).

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>Y) حالات الحديث اربع: ١ - صحيح السند والمتن ٢ - ضعيف السند والمتن ٣ - صحيح السند ضعيف المتن ٤ - ضعيف السند ضعيف المتن ٤ - ضعيف السند صحيح المتن - فالأول يسند إلى الرسول والأئمة من الرسول - والثاني يضرب عرض الحائط وكذلك الثالث إذا لم يتحمل التأويل، والرابع يصدق ولكن لا يسند إلى الرسول - والأصل في صحة المتن موافقته لكتاب الله أو سنة رسول الله عنه الثابتة، ولا دور للسند إلا صحة الإسناد إلى المسند إليه إذا كان المتن صحيحاً - فصحة السند لا تصحح المتن، وإنما هي من أسباب صحة النسبة على هامش صحة المتن.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبرسي في الاحتجاج بالإسناد إلى أبي جعفر الجواد على عند احتجاجه على يحيى بن أكثم - ورواه مثله الكافي ١: ٦٩ عن محمد بن إسماعيل عن الفضل بن شاذان عن ابن أبي عمير عن هشام بن الحكم وغيره عن أبي عبد الله وفي محاسن البرقي عن أبي أيوب المدائني عن ابن أبي عمير عن الهشامين جميعاً وغيرهما عنه عليه المستدرك =

المدخل ٢٣٣

أو «ما جاءكم عني يوافق كتاب الله فأنا قلته وما جاءكم يخالف كتاب الله فلم أقله» (١) حيث السنة، وهي الشارحة الموافقة لكتاب الله – تندغم في كتاب الله دون أن تكون فيها محادة لكتاب الله، وإنما هي كظل وهامش يوضّح منه ما خفي على القاصرين.

ثم لا يفرق في هذا العرض حديث البرّ عن الفاجر، كما في الصادقي عَلَيْهِ: «ما جاءك في رواية من برّ أو فاجر يوافق القرآن فخذوا به وما جاءك في رواية من برّ أو فاجر يخالف القرآن فلا تأخذ به»(٢).

«... فاتقوا الله ولا تقبلوا علينا ما خالف قول ربنا وسنة نبيّنا على فإنا إذا حدثنا قلنا قال الله عَمَا وقال رسول الله الله على ليس له

 <sup>(</sup>٣: ١٨٦) محمد بن مسعود العياشي في تفسيره عن هشام بن الحكم عن أبي عبد الله - إلّا أنّها بحذف سنتي، وإنما (كتاب الله).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق نفسه.

<sup>(</sup>٢) المستدرك (٣: ١٨٣) عن محمد بن مسلم قال قال أبو عبد الله عليه : يا محمد ومثله ما في الصادقي عليه أيضاً سئل عن اختلاف الحديث يرويه من نثق به ومنهم من لا نثق به قال : إذا ورد عليكم حديث فوجدتم له شاهداً من كتاب الله أو من قول رسول الله عليه وإلّا فالذي جاءكم به أولى، وفي الكافي ١: ٦٩ محمد بن يحيى عن عبد الله بن محمد عن علي بن الحكم عن أبان بن عثمان عن عبد الله بن أبي يعفور قال : وحدثني الحسين بن أبي العلاء أنه حضر ابن أبي يعفور في هذا المجلس قال سألت أبا عبد الله عليه ورواه في المحاسن (٢٢٥) مثله.

<sup>(</sup>٣) رجال الكشي (١٤٦) حدثني محمد بن قولويه والحسين بن الحسن البندار القمي قالا حدثنا سعد بن عبد الله قال حدثني محمد بن عيسى بن عبيد عن يونس بن عبد الرحمن أن بعض أصحابه سأله وأنا حاضر فقال له: يا محمد! ما أشدك في الحديث وأكثر إنكارك لما يرويه أصحابنا فما الذي يحملك على رد الأحاديث؟ فقال حدثني هشام بن الحكم أنه سمع أبا عبد الله على قول: لا تقبلوا علينا حديثاً إلّا ما وافق القرآن والسنة أو تجدون معه شاهداً من أحاديثنا المتقدمة فإن المغيرة بن شعبة لعنه الله دس في كتب أصحابي أحاديث لم يحدث بها أبى فاتقوا الله.

قَالٌ إِلَّا قَالَ الله، بلفظ القرآن أم سواه – فـ ﴿وَمَا يَنَطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰٓ ﷺ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَيُّ اللهِ وَحَيَهِ ! .

فالقرآن هو النور الذي يصوِّب الصواب ويخطئ الخطأ وكما يروى عن النبي في قوله: «إن على كلِّ حق حقيقة وعلى كلِّ صواب نورٌ فما وافق كتاب الله فدعوه»(٢).

وفي الباقري عَلَيْمَالِمُ : «انظروا أمرنا وما جاءكم عنا فإن وجدتموه للقرآن موافقاً فخدوا به وإن لم تجدوه موافقاً فردوه وإن اشتبه الأمر عليكم فقفوا عنده وردوه إلينا حتى نشرح لكم ما شرح لنا»(٣).

وفي الصادقي ﷺ: «ما لم يوافق من الحديث القرآن فهو زخرف»<sup>(٤)</sup>.

وفي أمالي الصدوق قال: حدثنا أحمد بن علي عن إبراهيم بن هاشم قال: حدثنا أبي عن أبيه إبراهيم بن هاشم عن الحسين بن يزيد النوفلي عن إسماعيل بن مسلم الكوفي عن الصادق جعفر بن محمد على على عن أبيه عن جد قال قال علي على قال على وذكر مثله وفي المحاسن (٢٢٦) للبرقي عن النوفلي عن السكوني عن أبي عبد الله على عن آبائه عن علي على الله عن مثله عنه على الله أنه قال: فخذوا به وفي الوسائل ٣: ٣٨٢ سعيد بن هبة الله الراوندي عن محمد وعلي ابني علي بن عبد الصمد عن أبيهما عن أبي البركات علي بن الحسين عن أبي جعفر بن بابويه عن أبيه عن سعد بن عبد الله عن يعقوب بن يزيد عن محمد بن أبي عمير عن جميل بن دراج عن أبي عبد الله عليه قال: الوقوف عند الشبهة خير من الاقتحام أبي عمير عن جميل بن دراج عن أبي عبد الله عليه قال: الوقوف عند الشبهة خير من الاقتحام في الهلكة وذكر مثله وفي المستدرك ٣: ١٨٦ محمد بن مسعود العياشي في تفسيره عن إسماعيل بن أبي زياد عن جعفر عن أبيه عن علي عليه أنه قال في حديث وذكر مثل ما في المحاسن.

<sup>(</sup>١) سورة النجم، الآيتان: ٣، ٤.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ٣: ٣٨٣ الحسن بن محمد الطوسي في الأمالي عن أبيه عن المفيد عن جعفر بن محمد عن محمد بن يعقوب عن علي بن إبراهيم عن محمد بن عيسى عن يونس عن عمرو بن شمر عن جابر عن أبي جعفر عليه .

<sup>(</sup>٤) فهناك كثير من الأحاديث هي ظنية بين مشكوكة الصدور وظنيته، ومتحملة التقية أم تغيير النص إلى غيره، أم منسوخة أماهيه ولكن القرآن لا يتطرق فيه شيء منها.

وهكذا نجد مستفيضاً من الأحاديث أن ما لا يوافق كتاب الله أو يخالفه فهو زخرف أو فاضربوه عرض الحائط، وكفى بما أوردناه نماذج وأن كان يكفينا كتاب الله: ﴿ أَوَلَمْ يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابُ بُتْكَى عَلَيْهِمْ إِنِّكَ فِي ذَلِكَ لَرَحْكَةً وَيْوَكَوْنَ يُقْوِمِ بُوْمِنُونَ ﴾ (١) ﴿ وَمَا اخْلَفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ إِلَى النَّمِ الله الله الله المتن، والسنة: الهامش، في وجوب عرض الحديث على القرآن!.

#### وهنا فوائد هامة:

ا - آيات العرض وأحاديثه شاهدة على أن ظهور الكتاب - فضلاً عن صريحه - حجة، وإلّا فكيف يقاس الحديث على كتاب غير مفهوم، أم لا حجة في دلالاته؟ وما قولة القائل: «القرآن قطعي السند ظني الدلالة والمحديث ظني السند قطعي الدلالة» إلّا خرافة جارفة ومسّاً من كرامة القرآن الذي بيانه أفصح بيان وأبلغ تبيان (٢) وما تفسير السنة للكتاب إلّا إيضاحاً لما أجمل على القاصرين لا لقصور في دلالات الكتاب، فإنها بينات حتى في المتشابهات، وإنما الغامض هو المعاني العالية المطلة على الأفهام، دون الألفاظ التي هي في أعلى قمم الفصاحة والبلاغة والرواية القائلة إن القرآن لا يفسّر إلّا بالأثر الصحيح عن النبي على أو عن الأئمة على تؤول إلى الحظر عن تفسيره بالرأي، ويا ترى إن تفسير القرآن بالقرآن محظور، ثم وإذا فسرته بالحديث فلا محظور! رغم أن القرآن تبيان لكل شيء وبيان للناس فسرته بالحديث فلا محظور! رغم أن القرآن تبيان لكل شيء وبيان للناس فلي وصف له باللغز والمعمّى! وقد مدح الله الممسكين به: ﴿وَاللِّينَ بُسِّكُونَ إِلْكِنَكِ وَأَقَامُوا الصَّلَوةَ إِنّا لَا نُونِيهُ أَجَرَ المُصْلِحِينَ ﴾ (٤) إن هم هم هم في أَمْرَ الْكِنَكِ وَأَقَامُوا الصَّلَوةَ إِنّا لَا نُونِيهُ أَجَرَ الْمُصْلِحِينَ ﴾ إن المحسكين به: ﴿وَالَّيْنَ أَمْرَ الْكِنَدِ وَأَقَامُوا الصَّلَوةَ إِنّا لَا نُونِيهُ أَجَرَ الْمُسْلِحِينَ ﴾ إن السلمة والمعمّى! وقد مدح الله الممسكين به: ﴿وَالَّذِينَ اللَّهُ وَالْمَالُونَ إِنّا لَا نُونِيهُ أَجَرَ الْمُسْلِحُونَ إِنْ الْمَالَةِ وَالْمَالُونَ إِنّا لَا نُونِيهُ أَجَرَ الْمُسْلِحُونَ إِنْ الْمَالُونَ إِنّا لَا لَا لَعْنَ الْمَالَةِ الْمَالُونَ إِنّا لَا لَا لَا لَا الْمَالَةِ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ إِنْ الْمَالُونَ الْ

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت، الآية: ٥١.

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٣) مر تخريجها في الحاشية رقم (٤) في الصفحة السابقة.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية ١٧٠.

مصلحون، ومدح المستنبطين: ﴿لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمٌ ﴾ (١) وذم غير المتدبرين في القرآن: ﴿أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَاتَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَفْفَالُهَا ﴾ (٢) ثم وأحاديث العرض والثقلين تحملنا على الرجوع إليه كأصل، وكيف نراجع ما لا حجة في ظاهره، وكيف نعرض على ما لا يفهم شيء من ظاهره، إن هذا إلّا هراء جارفة تمس من كرامة هذا الكتاب المبين الذي فيه تبيان كل شيء!

Y - أدلة العرض تحتّنا على التدبر في القرآن كما يصح ويجب، قدر ما يمكن أن يعرض عليه الحديث، فيعرف الغث عن السمين والخائن عن الأمين، وما الأحاديث المروية إلّا كهوامش مختلفة على متن الكتاب، ما تلائم منها المتن تقبل له شارحة، وما لا تلائم تضرب عرض الحائط، وما يشك فيه يرد إلى قائله أو راويه.

فليس للمفسر أن يعتمد على حديث ما لم يعرضه على القرآن، ولا له أن يعرضه ما لم يتدبر حقه في آيته، تأملاً في جملاتها، ولغاتها مستفسراً للحصول على معناها من الآيات النظيرة لها، لا أن يفسر آية بتفسير آية أخرى بضرب القرآن بعضه ببعض ونثره نثر الدقل، وإنما بسرد الآيات المتماثلة المغزى، المتشابهة المعنى، ونضدها تدبراً: أن يجعل كلا دبر الأخرى كما يقتضيه ترتيب المعنى.. ناظراً إلى الآية نفسها ثم ما تحتف بها، ومن ثم نظائرها في سائر القرآن، ثم يراجع الأحاديث الواردة في تفسيرها ناظراً إليها من زاويتين: نظرة التثبت من صدورها بموافقتها للآية، ثم نظرة الاستيضاح لما استخفى منها من إشاراتها ولطائفها وحقائقها إن لم يكن هو من أهلها، أو يستزيد منها عن أهليها الذين هم من أهل بيت القرآن، فأهل البيت أدرى بما في البيت.

سورة النساء، الآية ٨٣.

<sup>(</sup>۲) سورة محمد، الآية: ۲٤.

المدخل ٣٧

فأقل ما يجب التحري فيه هو فهم العبارة من الآية، وهي المعنى المطابق الظاهر، ثم يتبناه لسائر الزوايا في مربع التفسير حيث هو على العبارة والإشارة واللطائف والحقائق<sup>(۱)</sup>، كما يتبناه في عرض الحديث على القرآن إذا كان يعني تفسير العبارة، كما يتبنى الثلاثة الأخرى فيما الحديث يعنى تفسيرها.

٣ - مما تدل عليه آيات العرض وأحاديثه أن هذا القرآن المعروض عليه هو النازل على النبي على كلمات وآيات وترتيبات دون نقائص أو مزيدات، وإلّا فكيف يحتل المركز الأصيل الوحيد المعروض عليه للأحاديث كل الأحاديث. إذا فكل ما ورد في تحريف القرآن بزيادة أو نقصان هي مما اختلقته أيدي الزور والبهتان فإنها مخالفة للقرآن، وإن كان الخلاف في نقطة أو إعراب أو ترتيب أو تركيب تخالف القرآن المتواجد عند المسلمين، المتواتر مرّ الزمن، ومن لطيف الأمر أن الأحاديث الحاملة لكلمات أو آيات يدعى أنها محرفة بزيادة أو نقصان، هي بذواتها تشهد أنها أكاذيب زور اختلقتها أيادٍ أثيمة إسرائيلية أو مسيحية وتسربت إلى جهال يحسبونهم علماء! (٢).

والقرآن جملة وتفصيلاً دليل على براءته من زيادة أو نقصان، فما هي هذه الزيادة التي اختلطت بآي القرآن وما تميزت حتى الآن عند الخبراء باللسان، ونرى كلام الرسول وعلي الشالا - وهما أبلغ البلغاء - لا يخلطان بالقرآن إلا وهو لائح حتى عند السوقيين العرب وغيرهم.

<sup>(</sup>١) يرويه الإمام الحسين عليه عن أبيه على أمير المؤمنين عليه كما يأتي بكامله (سفينة البحار تحت الحرف ك).

<sup>(</sup>٢) لقد جمع الميرزا حسين النوري في فصل خطابه سنة عشر موضعاً – بعد كدّ مديد – مما يحتج به على وجود التحريف بالنقيصة، أكثرها تنحو نحو حذف اسم الإمام علي عليه وهو هو المحذوف لم يشر أبداً إلى هذا الحذف! المظلوم اليتيم!.

إن مدعي التحريف إنما يهرف بما لا يعرف جهلاً، أو ما يعرف تجاهلاً، ولا نجد لهم حجة إلّا عليهم، وسوف يمرّ عليكم قول فصل حول صيانة القرآن عن التحريف على ضوء آية الحفظ والعزة وأضرابهما والله من وراء القصد.

٤ - ومما تشهد عليه أدلة العرض أن الرسول والأئمة من آل الرسول المسيح المسرون القرآن إلا بحجة الدلالات القرآنية، دون خلاف على معاني اللغات أو سرد الجملات أدبياً أم ماذا؟ وإنما القرآن والقرآن فقط هو حجتهم على ما يقولون، وكما كانوا يأمرون أصحابهم أن يتساءلوهم فيما يفتون، أين ذلك من كتاب الله؟ حتى يروضوا في حياتهم العلمية على دلالات القرآن، دون أن تأخذهم الآراء والأهواء أيادي سبأ!.

وإذا كان تفسير القرآن بالحديث - دون نظر في متنه وعرض على القرآن - تفسيراً بالرأي، فتفسيره بآراء المفسرين، متفردين أو مكثرين أو مجمعين، أو تفسيره بالآراء العلمية في مختلف الحقول، إن ذلك لأحرى أن يسمى تفسيراً بالرأي، فإنه يجمعه تفسيره بغير حجة من كتاب أو سنة قطعية، تفسيراً فيه تحميل على القرآن ما لا يتحمله أو لا يلائمه.

فعطف القرآن على الرأي كعطف الهدى على الهوى يعطفان بالإنسان إلى الهاوية والردى وقد يروى عن الإمام علي أمير المؤمنين عليته في

<sup>(</sup>١) سورة الحجر، الآية ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت، الآيتان: ٤١، ٤٢.

إصلاحات المهدي القائم عَلَيْتَهُ أنه «يعطف الهوى على الهدى إذا عطفوا الهرآن على الهدى على الهوى على الهوى القرآن على الهدى على الهوى المورآن على الرأي الرأي الرأي الرأي .

فالذي يفسر القرآن جاهلاً بموازينه، أو تجاهلاً عما يجب في تفسيره، أنه في ضلال مبين، مهما أتى بعبارات براقة، فلسفية أو عرفانية أماهيه؟ فإن هذا الأسلوب الجاهل أو المتجاهل أو المبتدع المغرض يجعل من النور ظلاماً، ومن الهدى ضلالاً: ﴿وَنُنزِلُ مِنَ الْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآةٌ وَرَحَّةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ الظّلِا يَن الله خَسَارًا ﴾ (٢).

مثل ما يهرأه الهارعون المفرطون أن العبادة إنما هي لغرض اليقين والوصول إلى المعبود. فإذا أتاك اليقين فلا عبادة، مستندين إلى الآية: ﴿وَاعَبُدُ رَبِّكَ حَتَى يَأْتِيكَ الْيَقِينِ وَلَا الله الله عبادة العابد دوماً بين هذه الدرجات، كما وأن المعرفة درجات، ولا نهاية لهذه أو تلك وحتى لرسول الله وهو أوّل العابدين فضلاً عن هواء المدعين، فـ ﴿حَتَى هنا لا موقف له منتهى حتى تنتهي عنده العبادة، وقد عبد الرسول الله ربه وقام في عبادته حتى تورمت قدماه فنزلت: ﴿ طه إِلَى مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْءَانَ لِتَشْقَيْ إِلَى وَ هُولاء المدعون! لم يكن أوّل العابدين واصلاً إلى درجة من اليقين التي وصلها هؤلاء المدعون! وهو هو المخاطب في ﴿وَاعَبُدُ رَبِكَ حَتَى يَأْنِيكَ ٱلْمُقِيثُ ﴾ دون هؤلاء الأغباش وهو هو المخاطب في ﴿وَاعَبُدُ رَبِكَ حَتَى يَأْنِيكَ ٱلْمُقِيثُ ﴾ دون هؤلاء الأغباش اللين هم لم يصلوا بعد إلى درجة من الإيمان فضلاً عن اليقين!.

أو ما يتقوله بعض الفلاسفة أن لله عالمين: عالم الأمر وهو إحداث

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة في كلام له ﷺ حول الإمام المهدي ﷺ.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر، الآية: ٩٩.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الآيتان: ١، ٢.

المجردات، وعالم الخلق وهو إحداث الماديات مستندين إلى الآية: ﴿ قُلِ اللَّهِ عَنْ أَمْدِ رَبِّي ﴾ (١) والآية: ﴿ أَلَا لَهُ الْخَلُقُ وَالْأَمْرُ ﴾ (٢).

فالروح من عالم الأمر المجرد عن المادة دون الخلق المادة! رغم أن الأمر في الأولى هو مجموع الخلق والتقدير، وفي الثانية الخلق هو الخلق والأمر هو التدبير إذ ليس ﴿ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَدَّ ﴾ إلّا بعد عرض الكون خلقاً وتقديراً: ﴿ إِنَ كَنَكُمُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهَ الْخَلْقُ وَالْأَرْضَ في سِتّة أَيَامٍ ثُمَّ السّوَىٰ عَلَى السّرَوَىٰ في السّنَة أَيَامٍ ثُمَّ السّرَوَىٰ عَلَى النّمَ اللهُ الله

أو ما يحمله على القرآن بعض من يتسمى فقيهاً، من رأي اتخذه تقليدياً، كحرمة حلائل الأبناء من الرضاعة التي تنفيها الآية: ﴿وَحَلَيْهِلُ أَبْنَانِكُمُ اللَّذِينَ مِنَ أَصَلَابِكُمُ ﴾ (٢) متقولاً أن قيد الأصلاب إنما هو لإخراج الأدعياء، رغم أن أبناء الأصلاب نص في حرمة حلائلهم فقط وفي حلية

سورة الإسراء، الآية: ٨٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الصافات، الآية: ٣٥.

 <sup>(</sup>٥) راجع كتابنا «حوار بين الإلهيين والماديين» وكذلك بطيّات آيات الخلق والأمر في الفرقان.

<sup>(</sup>٦) سورة النساء، الآية: ٢٣.

حلائل الأبناء من الرضاعة مع الأدعياء، ولو كان المقصود ما يهرفونه لكان النص «غير أدعيائكم» ومن ذلك كثير نأتي عليه في طيات آياتها.

ومن متفرنج أدهشته العلوم العصرية لحدٍّ كأنها هي الأصل والقرآن من فروعها كالشيخ الطنطاوي في جواهره! حيث يعتبر فرضية انفصال الأرض عن الشمس لمفترضيها الأوروبيين قانوناً علمياً ثم يختلق لها تفسيراً لبعض الآيات كالتي في سورة الأنبياء: ﴿أَوَلَمْ بَرَ اللَّيْنَ كَفُرُواْ أَنَّ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَا رَقَقا فَفَنَقَنَهُما ﴾ (١) متقولاً عليها أن السماوات هنا تعني الشمس والأرض هي هذه الأرض حيث فتقها الله عن الشمس بعد رتقهما و﴿أَوَلَمْ يَرَ اللهُ الماضي تعني هذا المستقبل الزاهر أن العلماء الكفار الغربيين يرون انفصال الأرض من الشمس!.

وفي ذلك تحميل على الآية ما لا تتحمله من تحويل ماضيها إلى مستقبلها، وتفسير سماواتها إلى شمسها التي هي ذرة صغيرة من أدنى الجزر السماوية الأولى إلينا، ومن ثم ففتقهما، لا فتق الأرض من السماوات: الشمس!.

ثم الآيات في فصلت تفصّل إن خرافة هكذا فصل باطلة حيث تقول بعد عرض خلق الأرض وكمالها: ﴿ مُ السَّمَاتِيَ إِلَى السَّمَاتِيَ وَهِى دُخَانُ فَقَالَ لَمَا . . . فَقَضَنهُنَ عَرض خلق الأرض وكمالها: ﴿ مُ السَّمَاتِي إِلَى السَّمَاتِي وَهَى دُخَانُ فَقَالَ لَمَا . . . فَقَضَنهُنَ سَبَعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَتِنِ وَأَوْجَى فِي كُلِّ سَمَاتٍ أَمْرَهَا وَزَيَّنَا السَّمَاتَ الدُّنيَا بِمَصَبِيعَ ﴾ (٢) وشمسنا هذه هي من مصابيح السماء الدنيا المخلوقة في السبع بعد دخان السماء ، إذا فالشمس متأخرة عن الأرض بمرحلتين! .

ومن ذلك كثير عند المتفرنجين من المفسرين الذين غرقوا في العلوم

سورة الأنبياء، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>۲) سورة فصلت، الآيتان: ۱۱، ۱۲.

والنظريات الجديدة، ونسوا أن القرآن هو علم الله فلن يتبدل، والعلم دوماً في تبدل وتحوّل من خطأ إلى صواب ومن صواب إلى أصوب!..

فتفسير القرآن بفرضية العلم أو رأيه، أو برأي العقل غير الضروري، منك أمَّن سواك من مفسرين أو علماء آخرين، أو أحاديث غير ثابتة ولا ملائمة للآيات أو أياً كان من تفسير للقرآن بغير القرآن أوما يصدقه، كل ذلك تفسير له بالرأي، دون علم أو إثارة من علم أو كتاب منير.

فلا تغتر بالتحقيقات الفلسفية والتلطيفات العرفانية، والتدقيقات العلمية! التي تحول دون استنباط القرآن كقرآن، تحميلاً عليه ما لا يتحمله.

وتحلّل - حين ما تروم تفسير القرآن - عن كلِّ شارد ووارد حتى وعن مذهبك فضلاً عن رأيك أو آراء الآخرين، تحلل عن كلِّ ذلك وعش الآية التي تعني تفسيرها، بمفرداتها وجملها، بموقفها مما قبلها وما بعدها، وبنظائرها التي تعني معناها، عشها كذلك محققاً صافي القلب خالي اللهن إلا عما تستمد به في تفهمها بمفهومها أو مصاديقها، سناداً إلى عقل رائع وعلم بارع دون تحميل على الآية ما لا تتحمله نصاً أو ظاهراً، أو لا تخالفه ولا توافقه حيث لا تمتُ بصلة دلالية أو معنوية بما تحمله عليها، والله من وراء القصد.

فالذي يفسر القرآن برأيه أو برأي مذهبه أو تقليده أو أياً كان من آراء إنما يفسر نفسه أو مذهبه عبر القرآن بهواه، دون أن يهتدي بهداه، تفسيراً لنفسه دون تفسير القرآن نفسه، فلذلك «كان مصيره إلى النار» «وليتبوأ مقعده من النار».

ولأن الأهوية والآراء تختلف، والمذاهب تتخالف، والنظريات تتضارب فمعاني الآيات لمن يحمل هذه وتلك تتهافت، ويصبح القرآن مجال القيل والقال ومعترك الآراء والأقوال.

المدخل

وأما إذا صدر المفسرون عن مصدر واحد، وساروا في مسير واحد، مفسرين للقرآن بالقرآن، على ضوء السنة القطعية الملائمة للقرآن، اغتربت خلافاتهم، واقتربت أفكارهم، وإذا جعلوا أمرهم شورى بينهم قلَّ قليلهم وصح عليلهم، واستشرفوا إلى ينبوع الوحي وإن كانوا في ذلك درجات.

صحيح أن القرآن بيان للناس، إلّا أن بيانه درجات كما الناس درجات، وكما يروي الإمام الحسين عن أبيه علي أمير المؤمنين بي (إن كتاب الله على أربعة أشياء، على العبارة والإشارة واللطائف والحقائق، فالعبارة للعوام والإشارة للخواص واللطائف للأولياء والحقائق للأنبياء وهذه الأشياء المراحل هي متلائمة رغم درجاتها.

فالعبارة – وهي ما يعبَّر عنه اللفظ – هي التفسير الظاهر، والإشارة هي التحقيق على هامش الظاهر، واللطائف هي البطون، والحقايق هي التأويل<sup>(۱)</sup> فالذي لا يعرف التفسير الظاهر هو أدنى من العوام $^{(\Upsilon)}$  ويُروى عن ابن عباس "إنّ للقرآن آيات متشابهات يفسرها الزمن $^{(\Upsilon)}$ .

والمتشابه على حدّ قول الإمام الرضا علي الله الستبه علمه على جاهله فالتشابه في آياته ليس من مقولة الدلالة اللفظية، أن تكون الآية قاصرة الدلالة، وإنما هو لعلو المدلول على وضوح الدلالة، وكما الأفهام درجات في مفاهيم الآيات، كذلك الآيات درجات في محكمات

 <sup>(</sup>١) سوف نبحث عن التأويل والمعاني الباطنية على ضوء آية التأويل ﴿وَمَا يَصْلَمُ تَأْوِيلَهُۥ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّسِخُونَ فِي ٱلْهِلْمِ﴾ [آل عمران: ٧] إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>٢) بما أن الإشارة بعد المعنى الظاهر فليست العبارة هنا إلّا التعبير عن الظاهر، وكثير كثير هؤلاء الذين يدرسون عشرات من السنين في الحوزات العلمية ولم يصلوا بعد إلى درجة العوام في تقسيم الإمام عليه .

<sup>(</sup>٣) والمقصود تقدم العلم والعقل على مرّ الزمن، فليس هناك آيات متشابهات الإبهام دلالي، وإنما لعلق مدلولي عقلياً أو علمياً فالتقدم العقلي والعلمي يفسر هذه التشابهات على قدره.

ومتشابهات، رب محكمة من جهة متشابهة من أخرى، ورب محكمة عندك متشابهة عند الآخر، فلا توجد إذا آيات معدودات هي بعينها متشابهات وأخر محكمات، وإنما هي حسب درجات الأفهام، فالتشابه والإحكام أمران نسبيان، وإن كانت بعض الآيات محكمات لكل من يعرف اللغة (١) وبعضها متشابهات كالحروف المقطعة في أوائل بعض السور.

فليس للمفسر الخوض في آيات الله، قائلاً بغير علم أو إثارة من علم فليعلم أنها نازلة بعلم الله، قدر ما يحتاجه العقلاء طول الزمن إلى انقراض العالم، فليأخذ كلَّ نصيبه من الفهم، متثبتاً متدبراً في تفهمه، فتقدم العقول والعلوم يكشف جديدات وجديدات من معارف القرآن، متشابهات عقلية أو علمية تصبح محكمات على ضوء تقدم العقل والعلم، فلا يستعجلوا فيما يخفى عليهم زاعمين أن لهم تفسير كل آية، أو كل زاوية من زواياها.

وعلى المفسر العارف أن يفسر الآيات - كما تهديه - بعضها ببعض، دون اتكالية على آراء المفسرين، فليسبر في كلِّ آية غورها، دون تحويل إلى كتب أو مقالات أخرى، فلا يحوِّل البحث والتنقير عن آيات الأحكام إلى الفقه أو إلى ما ألف في آيات الأحكام، حيث الفقه كما نراه لا يعتمد كما يجب على الآيات في الأحكام اللهم إلّا أحياناً وهامشياً محولاً إلى التفسير أو الكتب المؤلفة في آيات الأحكام فتصبح آياتها غير مفسرة لا في التفسير ولا في الفقه، ولذلك نرى فتاوى تخالف كتاب الله من فقهاء الإسلام شيعة وسنة (٢) ولا قيمة لفتوى لا تعتمد على القرآن وإن اعتمدت على أحاديث أو شهرات أم وإجماعات. حيث القرآن هو المصدر الأصيل.

 <sup>(</sup>١) سوف نسبر غور البحث عن المحكم والمتشابه في آية التقسيم من آل عمران.

<sup>(</sup>٢) تجد هذه الخلافات في طيات آيات الأحكام، وإن ساعدني التوفيق لإكمال الفقه على ضوء القرآن تجد فيه مجموعة من الفتاوى المخالفة للقرآن أو غير الموافقة للقرآن. وحرمة وحي الله أحرى بالرعاية من حرمات الفقهاء.

ولعمر الله لقد كانت تنحية القرآن عن القيادة المستقيمة، وإخراجه عن الحوزات العلمية حدثاً هائلاً في تاريخ الإسلام ونكبة قاصمة في حوزات الإسلام لم يعرف لها التاريخ مثيلاً في كل ما ألمّ المسلمين من نكبات، فلا نجد كتاباً ظلم ولا نبياً أكثر من القرآن ونبي القرآن!

لقد كان القرآن يقود المسلمين بعدما فسدت الأرض وتعفنت الحياة والقيادات، وذاقت البشرية الويلات من القيادات العفنة، ولكنّما الاستعمار من ناحية، وجهل المسلمين من أخرى، تعاونا في تنحية القرآن عن المجتمع الإسلامي وعن الحوزات العلمية بوجه خاص، لحدّ لا يعتبر مدرس التفسير ومتعلمه من طلاب الحوزات وعلمائها، بل ويعتبر أحياناً من مخربيها وناقضى سنتها!

نرى الطالب في حوزة علمية يدرس عشرات من السنين، ثم يتخرج وليست له معرفة بمعارف القرآن، والمسلمون بحاجة ماسة إليها وقد «ضعف الطالب والمطلوب»!.

نرى القيل والقال في كلّ مجال من بحوث أدبية - أصولية - منطقية أم ماذا؟ نراها متأصّلة متعرّقة في متون الحوزات، في حين أن القرآن لا مجال له ولا هامشياً، وهذا ما يريده الاستعمار ويغتنمه إذ يرى بُغيته - وهي تنحيته القرآن عن أهله - حاصلة دونما صعوبة أو محاولة مستمرة.

ذلك! ورغم أن الاحتكام إلى الله، المتمثل في كتاب الله ليس نافلة وتطوعاً نراه نافلة ضئيلة في حياتنا وكقرائه فقط، رغم أن هذه البشرية - وهي من صنع الله - لا تفتح مغاليق عقليتها وفطرتها إلّا بمفاتيح أُخرى من صنع الله وهي هي القرآن لا سواه! ﴿إِنَّ هَنَا الْقُرْمَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي الْقَرْمُ ﴾ (١) فلا أقوم

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٩.

منه ولا قيّم ولا أقيم، ثم ولا يسامى أو يوازى بكتاب سواه ولا ما بين يديه من وحي الكتاب فضلاً عن سائر الكتاب.

لقد تسلم القرآن القيادة الخالدة روحياً وزمنياً منذ بزوغه حتى يوم القيام، ولكنما المسلمون قبل من سواهم تحللوا عن قيادته الزمنية إلى الطواغيت، وعن قيادته الروحية إلى اجتهادات متخلفة مختلفة، ولو أنهم تبنوا فيها القرآن كرأس الزاوية، وهندسوا بنيان الإسلام على هذه الزاوية لقلّت خلافاتهم، وذلت أعداؤهم.

ومن المضحك المبكي أن المسلمين ككل أو جُل لا يبالون بالقرآن مبالاتهم بروايات ونظرات، وهم مصدقون كمبدأ إيماني أنه هو أصل الإسلام وأثافيه، وحجة رسوله في رسالته ودعوته، فأصبح مَثَله عندهم كمثل الموت على حدِّ تعبير الإمام الرضا عَلِيَهُ «ما خلق الله تعالى يقيناً لا شك فيه أشبه بشك لا يقين فيه من الموت».

فالقرآن - وهو يقين لا شك فيه - أصبح شكاً لا يقين فيه، لحدٍّ لا يقتنع طالب العلم بآيته قبل روايته، وهو مقتنع بروايته قبل آيته! ﴿أَفَنَ يَهْدِئَ إِلَى الْحَقِّ أَحَقُ أَنَ يُتَبَعَ أَمَنَ لَا يَهِذِئَ إِلَا أَن يُهْدَئُنُ فَا لَكُرُ كَيْفَ تَحَكُمُونَ ﴾ (١)! فحيّا إلى القرآن، علم الله النازل، كتاب الزمن، الوحي الأخير الذي يجمع مجامع الوحي في تاريخ الرسالات وزيادات.

ولسوف ترون لو أن القرآن دخل في الميدان في حوزاتنا العلمية كركيزة متينة أصيلة، ومن جرائها دخل المجتمع الإنساني، لشملت علومه ومعارفه العالم، وحلّقت على كافة العقول وفي كافة الحقول: ﴿أُوَلَمْ بَكْفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْهِمْ أَنَّا وَفِي كَافَة الْحَقُولُ: ﴿أُوَلَمْ بَكْفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْهِمْ لِكَ فِي ذَلِكَ لَرَحْكَةً وَذِكَرَىٰ لِقَوْمِ بُوْمِنُوكِ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت، الآية: ٥١.

ولا يعني الحديث عن الإمام المهدي علي التي بكتاب جديد... الله أن أهل القرآن قبله تركوه وراءهم ظهرياً فنسوا أو تناسوا معارفه وأحكامه، ولقد جرّبت مراراً هذه التجربة المرة في بعض الحوزات العلمية أنني لما أستشهد بآية قرآنية في مسألة خلافية فقهية أم سواها، تقوم قيامتهم عليّ، وبأي حديث تستدل وأي قائل من العلماء يصدقك، لا تكفي الآية بمفردها.! في حين يستندون – أحياناً – بأحاديث أحاد لا توافق القرآن، أم إلى فتاوى لا شاهد لها من كتاب أو سنة.

فهل أن حوزة كهذه إسلامية وقرآنية بعد:؟! ﴿أَوَلَمْ يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْهِمْ ﴾؟!.

وهكذا ابتلي جمع من إخواننا السُّنة أنهم يفتون بما في مسانيدهم دون رعاية للعرض على القرآن، وهذا الذي كان يزعج جمعاً منهم في مكة المكرمة والمدينة المنورة، إذ أنا أقول قال الله وهم يقولون: قال فلان وفلان، وأنهم يفضلون صحيح البخاري – عملياً – على كتاب الله، وقليل هؤلاء الذين يعتمدون على القرآن، رفضاً لما لا يلائم القرآن، من شيعة أو سُنة، وكثير هؤلاء الذين يفضلون الحديث على القرآن من سُنة (۱) وشيعة (۲)،

<sup>(</sup>۱) كما يفتون بحرمة المتعتين خلاف الآيتين ﴿ فَمَا اَسْتَمْتَمُّمْ بِهِ مِنْهُنَّ فَكَاتُوهُنَّ أَجُورُهُنَّ فَرِيضَةً ﴾ [النساء: ٢٤] ﴿ فَمَن تَمَنَّعُ بِالنَّمْرَةِ إِلَى النَّجِ فَلَ اَسْتَيْسَرَ مِن الْهَدَيِّ ﴾ [البقرة: ١٩٦] ويفرضون الشاهدين في النكاح دون الطلاق معاكسين نصوص القرآن حيث الطلاق بحاجة إلى شاهدين: ﴿ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِنكُو ﴾ [الطلاق: ٢] دون النكاح حيث لا دلالة عليه في القرآن، ويجوزون الطلقات الثلاث دون رجعات خلافاً للنص: ﴿ الطَّلَقُ مَنَّانِ فَإِنسَاكُ مِتَمُوفِ أَو تَسْرِيحُ بِإِخْسَانُ . . فَإِن مَلَقَهَا فَلَا يَعْمُ مِنْ بَعْدُ حَتَى تَنكِحَ رَوْجًا غَيْرَةً ﴾ [البقرة: ٢٢٩، ٢٢٠] ومحللين ذبائح أهل الكتاب وإن لم يذكروا عليها اسم الله، وآيات تنص عليه ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا مِنا لَوْ حَلَا أَو ابن لَهِ مَن عَمْ أو خال أو ابن لهما والنص: ﴿ وَأَوْلُواْ الْفَرْعَامِ بَعْشُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ فِي كِنْكِ اللَّهُ ﴾ [الانفال: ٢٥] وترى أنهم أولى من البنت التي هي أقرب إلى المورث منهم.

<sup>(</sup>٢) كما نرى الكثير من فقهاء الشيعة يفتون بحلية نكاح الزانيات وإنكاح الزناة على كراهية =

وإن كان إخواننا السُّنة أكثر خلافاً على القرآن، كما تعرفه في هذا التفسير، وإنما الطريقة المثلى هو اتباع القرآن كأصل، واتباع الحديث على ضوء القرآن، دون إفراط من يقول: حسبنا كتاب الله ويترك السُّنة، أو تفريط من يقول: حسبنا السُّنة أو الحديث ولا يفهم كتاب الله إلّا بدلالة الحديث كأنما القرآن لغز غير مفهوم! فكيف أصبح حجة على الأولين والآخرين لإثبات رسالة الرسول، وقبل أن يصدقوه وأهليه المعصومين.

وحقيق على حوزة تريد أن تتسم بسمة إسلامية أن تؤصّل القرآن في كافة حقولها، وتقرع عليه كافة علومها وعقولها، تعوُّداً على مراجعة القرآن كأصل لا ريب فيه. في كل أصل أو فرع عقائدي أو فقهي أو فلسفي أم ماذا، نابع من ينابيع سوى القرآن أيّاً كان ومن أي كان وأيّان، لكي تكون الحوزة صادرة عن القرآن واردة موارده، وإلّا فهي ماردة غادرة، ضالة ناكبة شاردة.

والنص يحصر الحلية بالمحصنات: ﴿ وَٱلْحُمَنَتُ مِنَ ٱلْمُومَنَتِ وَٱلْحُمَنَتُ مِنَ ٱلْمُونَانِ مَنَ ٱلْمُومَنَتُ مِنَ ٱلْمُومَنِينَ مِنَ ٱلْمُومِنِينَ أُومُوا ٱلْكِنْبَ وَالْمَامِينَ وَالْمَانِينَ أَو مُسْرِكَةً وَالْزَانِيةُ لَا يَنكِحُهَا إِلَّا زَانِهِ أَو مُشْرِكَةً وَالْزَانِيةُ لَا يَنكِحُهَا إِلّا زَانِهِ أَو مُشْرِكَةً وَحُرِّمَ ذَلِكَ عَلَى ٱلْمُومِنِينَ ﴾ [النور: ٣] ويحرمون حلائل الأبناء من الرضاعة كما من الأصلاب والنص يخص التحريم بالأصلاب: ﴿ وَحَلَنَهِلُ أَبْنَاتُهِكُمُ ٱلَّذِينَ مِنَ أَمْلَئِكُمْ ﴾ [النساء: ٣٣]. .

ويفرضون الأضحية للحاج في الأضحى وإن هدرت لحومها التي هي حق الفقراء والنص: ﴿ وَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْمِعُوا ﴾ [الحج: ٣٦] البائس الفقير وأمثالها غير قليل.

<sup>(</sup>١) سورة التكوير، الآيتان: ٢٧، ٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة يس، الآية: ٧٠.

وبين حالة بسيطة يناله كل من يعرف من لغته شيئاً، ثم وليس وراء ما يفهمه البسطاء إشارات ولطائف وحقائق، فلذلك لا حاجة إلى دراسته ومدارسته!

والقرآن بيان للناس وفيه تبيان كلّ شيء: ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ (١)! .

ولسوف ترون أن القرآن برهان قاطع وبيان ساطع لا مرد له لإثبات المبدأ والمعاد وما بينهما، ولإثبات كل ما يحويه ويبديه من أحكام عقلية أم ماذا؟ فإنه برهان بنفسه لمن أنزله وعلى من أنزل ولماذا أنزل؟: كتاب تدوين يحلِّق على التشريع والتكوين ببرهان يقين!

في هذا المدخل نقدّم تنبيهات على أمور كثرت فيها الأقاويل فخلقت القال والقيل في الوسط الإسلامي وسواه من أوساط، كالنسخ والتحريف والتفسير بالمأثور وشأن النزول وبطون معاني القرآن.

### كلام حول النسخ:

القرآن - في جملة واحدة - ناسخ لسواه وليس منسوخاً بسواه، قبله أو معه أو بعده، وإن كان فيه بعض التناسخ لنفسه في أحكام مؤقتة امتحانية كحكم النجوى والزنى وعدد الكفاح في قتال الكفار: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِالذِّكْرِ لَمَا جَاءَهُمُّ وَإِنَّهُ لَكِنَابُ عَزِيزٌ ﴿ إِنَّ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ مَنْ مَرْيِلُ مِنْ جَمِيدٍ ﴿ إِنَّ مَرْيَلُ مَا مَرَيْمِ جَمِيدٍ ﴿ إِنَّ مَرْيَلُ مَنْ حَكِيمٍ جَمِيدٍ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّ

ولأن الحكم الناسخ يبطل الحكم المنسوخ، فعزة القرآن وغلبته تجعله بحيث لا يبطل ولا ينسخ جملةً أو تفصيلاً، كلاً أو بعضاً ﴿مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ﴾ من

<sup>(</sup>١) سورة محمد، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت، الآيتان: ٤١، ٤٢.

المدخل

وقد حصر الرسول حياته الرسالية باتباع ما يوحى اليه: ﴿قُلُ إِنَّمَاۤ أَتَبِعُ مَا يُوحَى اليه: ﴿قُلُ إِنَّمَاۤ أَتَبِعُ مَا يُوحَىٰۤ إِلَىٰۤ وَمَاۤ أَنَاْ إِلَّا نَذِيرٌ مُبِينٌ﴾ (٥).

وما مرت على الرسول ولا مرة يتيمة أن يخالف وحي القرآن ولو نسخاً لحكم من أحكامه. إلّا ما اختلقته أيدي الزور والغرور أنه نسخ حكم المتعتين، وليبرّروا بدعة فلان التي يسمونها بدعة حسنة!.

ولأن القرآن هو الوحي الأصيل الخالد حجة على العالمين. لم يكن الله ليوحي إلى رسوله وحياً في سنة تنسخ وحي القرآن، فالأحاديث التي تتحدث عن نسخ الكتاب بالسنة تضرب عرض الحائط، لأنها تخالف الكتاب جملة

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>۲) سورة يونس، الآية: ۱۰۹.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ١٠٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٣.

<sup>(</sup>٥) سورة الأحقاف، الآية: ٩.

وتفصيلاً، كما وأن آيات العرض وأحاديثه المتواترة تضربها عرض الجدار، مهما كثر محدثوها ومفتوها.

وإذا الرسول ﴿وَلَن يَجِدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴾ فما لغير الرسول يسمح لنفسه أن ينسخ القرآن ﴿وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ فَأُولَتِكَ هُمُ الْكَيْفِرُونَ... هُمُ الظَّلِمُونَ... هُمُ الْفَسِقُوك ﴾ (١).

فنسخ القرآن كفر وظلم وفسق بل وأظلم منها وأنكى، فإن ثالوث الكفر والظلم والفسق هو لمن لم يحكم بما أنزل الله، فما هي حال من حكم بخلاف ما أنزل الله؟

فالسُّنة إذاً لا تنسخ القرآن، كما ولا تنسخ نفسها، حيث السُّنة المنسوخة إن كانت خلاف القرآن فهي باطلة منذ كونها وليست سُنة حتى تنسخ، وإن كانت وفاق القرآن فنسخها إذا نسخ للقرآن ولن يكون!، اللهم إلا في سُنة لا توافق القرآن ولا تخالفه إذ لم يأت وحيها بعد في القرآن فقد يكون تناسخ بينها قبل قرآنها.

وأما نسخ القرآن للسُّنّة فقد يكون، حيث الرسول كان – قبل أن يوحى إليه القرآن – مستناً بسنة من قبله من رسول، أو سنته الخاصة الناسخة لما قبله، ووحي القرآن يتدرج طوال الرسالة، فقد كان ينسخ ما عنده وقد كان يقرّه.

إذاً ففي مثلث النسخ المدّعى لا نجد إلّا نسخ القرآن للسنة في نجومه النازلة هنا وهناك، أو تناسخ السُّنّة أحياناً.

ثم النسخ - خلاف ما قد يزعم - ليس إلّا في الأحكام التكليفية أو الوضعية، وأما الأحكام العقلية، والإخبارات الكونية، فليس التناسخ فيها إلّا تكاذباً، كذباً فيهما أو أحدهما، وحاشا عن ذلك وحي القرآن والسنة.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآيات: ٤٤، ٤٥ و٤٧.

وكما أن نسخ القرآن بالسُّنة لا يصدّق في إزالة حكم من أحكامه، كذلك في تقييد إطلاقاته أو عموماته التي هي نص في الإطلاق أو العموم<sup>(1)</sup> أو في حمل ظاهر مستقر إلى غير ظاهره، فإنه أظهر من ظاهر الحديث أو ونصه، أو في إطلاق آية مقيدة أو تعميم آية خاصة أو تخصيص آية عامة، أو تقييد آية مطلقة، اللهم إلّا في عام أو خاص قرآني ليسا في مقام البيان فيصح تخصيص عامه وتقييد مطلقة بما ثبت من السُّنة، وسوف تجد تفاصيلها في هذا التفسير.

## صيانة القرآن عن التحريف:

لو لم تكن شنشنة أعرفها من جاهل أو متجاهلين، الذين يخرفون فيهرفون بما لا يعرفون عن القرآن، هرفاً في التحريف، لما كتبت عنه شيئاً، لأن القرآن فوق هذه الأقاويل الزور، والتي تسربت إلى أحاديث الإسلام فترسبت عند من غرب عقله فلذلك أجمل البحث عنه كما أجمله شيخ الطائفة وأضرابه (٢).

<sup>(</sup>١) فقوله تعالى: ﴿وَأَمْهَنَتُ نِسَآبِكُمْ ﴾ - بعد - ﴿وَرَبَهَبُكُمُ ٱلَّتِي فِي مُجُورِكُمْ مِن نِسَآبِكُمُ ٱلَّتِي دَحَظَتُم بِهِنَ ﴾ [النساء: ٣٣] - أنه نص في إطلاق الأمهات حيث هن أعم من أمهات النساء المدخول بهن وغير المدخول بهن - لمقابلته الربائب من النساء المدخول بهن إذ لو كانت الأمهات مقيدات لذكر قيدهن كما ذكر قيد أمهات الربائب.

لذلك يطرح الحديثان المقيدان لأمهات النساء رغم صحة سندهما، ويقبل الحديث العلوي -على ضعف سنده - القائل، لأنهن مرسلات وأمهات الربائب مقيدات.

ومن النص في العموم قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٠] وليس المحال شيئاً حتى يستثنى تعلق القدرة به، وكذلك العمومات والإطلاقات الظاهرة في العموم أو الإطلاق، إلّا أن تكون سنة ثابتة تخصّص أو تقيّد.

<sup>(</sup>٢) قال في مقدمة تفسيره «التبيان: وأما الكلام في زيادته ونقصانه فمما لا يليق به أيضاً لأن الزيادة مجمع على بطلانها والنقصان منه فالظاهر أيضاً من مذهب المسلمين خلافه وهو الأليق بالصحيح من مذهبنا وهو الذي نصره المرتضى وهو الظاهر في الروايات غير أنّه =

وجملة القول ممن تقوّل في هذا المضمار: أن القرآن محرف بنقصان فقط وفي التأليف (۱) وأما الزيادة فمجمع على بطلانها، ولا ريب أن الآيات المموجودة كلّها قرآن، ومنها ما تصرّح بعدم التحريف أياً كان، فقولة التحريف إذا تناقض القرآن: ﴿إِنَّا خَنُ نَرِّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَنِظُونَ ﴾ (۲) والذكر التحريف إذا تناقض القرآن: ﴿إِنَّا خَنُ نَرِّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَنِظُونَ ﴾ (۱) والذكر المنزل: ﴿فَاتَقُوا اللّهَ يَتُأُولِي اللّهَلِينَ النّبُو اللّهُ إِلَيْكُمْ وَكُرًا ﴿ وَلَيس الرسول وهو الذكر المنزل: ﴿فَاتَقُوا اللّه يَتُأُولِي اللّهَلِينَ اللّهُ إِلَيْكُمْ وَكُرًا ﴿ وَلَيست تدريجية منزّلة، ثم الذكر قبل مُينّئن و . . . ﴾ (٣) فالرسالة دفعية منزلة، وليست تدريجية منزّلة، ثم الذكر قبل آيته هو القرآن: ﴿وَقَالُوا يَتَأَيُّهَا الّذِي نُزّلُ عَلَيْهِ الذِكْرُ إِنّكَ لَمَجْنُونٌ ﴾ (٤) وحفظ قرآن، طوال الرسالة الإسلامية، وبمتناول حفظاً له ككل وفي أيّة ناحية كقرآن، طوال الرسالة الإسلامية، وبمتناول أيدي الناس، لا حفظاً في صدره هو وصدور المعصومين من خلفائه وحسب، فإنه لا يحافظ على كيان الرسالة إلّا عند أهليها، والآية في مقام فحسب، فإنه لا يحافظ على كيان الرسالة إلّا عند أهليها، والآية في مقام

رويت روايات كثيرة من جهة الخاصة والعامة بنقصان كثير من آي القرآن ونقل شيء منه من موضع إلى موضع طريقها الآحاد التي لا توجب علماً ولا عملاً والأولى الإعراض عنها وترك التشاغل بها لأنه يمكن تأويلها ولو صحت لما كان ذلك طعناً على ما هو موجود بين الدفتين فإن ذلك معلوم صحته لا يعترضه أحد من الأمة ولا يدفعه.

ورواياتنا متناصرة بالحث على قراءته والتمسك بما فيه وردّ ما يرد من اختلاف الأخبار في الفروع إليه وقد روي عن النبي على رواية لا يدفعها أحد أنه قال: إني مخلف فيكم الثقلين ما إن تمسكتم بهما لن تضلوا أبداً كتاب الله وعترتي أهل بيتي وإنهما لن يفترقا حتى يردا علي الحوض – وهذا يدل على أنه موجود في كل عصر لأنه لا يجوز أن يأمر بالتمسك بما لا نقدر على التمسك به . . وإذا كان الموجود بيننا مجمعاً على صحته فينبغي أن نتشاغل بتفسيره وبيان معانيه ونترك ما سواه».

<sup>(</sup>١) راجع ج ٢٩ ص ٢٨١ – ٢٨٤ على ضوء الآية: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمَعُمُ وَقُرْءَانَهُ﴾ [القيامة: ١٧].

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الطلاق، الآيتان: ١١، ١١.

<sup>(</sup>٤) سورة الحجر، الآية: ٦.

الامتنان، وماذا يجديه حفظه عنده إذا كان ضايعاً عند الأمة، فهل نزل هذا الدكر إلّا للأمة: ﴿ أَوَلَمْ يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَبَ يُتَلَى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي اللَّهِمْ إِنَّ فِي اللَّهِمْ إِنَّ اللَّهُمْ وَيَعْمِرُونَ ﴾ (١).

ولا نجد آية كآية الحفظ - في أية مهمة إسلامية - فيها هذه التأكيدات العديدة: ١ - إنّ. ٢ - نا. ٧ - نه. ٨ - نا. ٩ - نا. ٧ - نه. ٨ - نحا ٩ - فظون.

فهل نسي الله أم عجز أو بخل عن حفظه وصيانته في تأليفه؟ أو عن زيادته أو نقصانه إذ غلب على أمره؟ والله غالب على أمره! وهو القائل المعزيز: ﴿وَإِنَّهُ لَكِنْكُ عَزِيزٌ ﴿ اللَّهِ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلَفِيَّهُ تَزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ جَمِيدٍ ﴿ اللَّهُ الْبَطِلُ مِنْ أَي تهريف أو تحريف، رغم ما ين حَكِيمٍ جَمِيدٍ ﴿ اللَّهُ عَنْ بَين يديه من وحي سابق يكذبه ويبطله، أو لا يأتيه المبطلون - لا يأتيه من بين يديه من وحي سابق يكذبه ويبطله، أو لا حق أو معاصر كذلك، فضلاً عن غير الوحي من دس المبطلين، لأنه ﴿ تَزِيلُ مَن حَكِيمٍ جَمِيدٍ ﴾!: ﴿ بَلْ هُو قُرُانٌ نَجِيدٌ ﴿ إِن فَي لَتِح مَّتَفُوظٍ ﴿ اللَّهِ ﴾ (٣).

إنه محفوظ جملة وتفصيلاً ، نزولاً وتنزيلاً ، تأليفاً وترتيباً ، حتى في حروفه ونقطه وإعرابه ، فضلاً عن جمله وآياته ، وكما يشهد بذلك القرآن نفسه ﴿وَلَوَ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُواً فِيهِ اَخْطِلَنَفا كَيْيراً ﴾ (٤) وقد يروى عن الرسول ﷺ عدد كلمات القرآن وحروفه .

ثم وحديث الثقلين، وآيات العرض وأحاديثه، شهود صدق على صيانته عن التحريف، فكيف يكون القرآن المحرف معروضاً عليه لكل حادث

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت، الآية: ٥١.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت، الآيتان: ٤١، ٤٢.

<sup>(</sup>٣) سورة البروج، الآيتان: ٢١، ٢٢.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ٨٢.

المدخل

وحديث؟ أو يكون الثقل الأكبر بعد الرسول عليه المعرم عتى يردا عليه الحوض؟.

وما خرافة تحريف القرآن إلّا اختلاقاً إسرائيلياً وجد له سبيلاً إلى غَفلَة جاهلين أو طائفيين من سنة وشيعة، كلَّ يصدق اختلاقاً حول التحريف ليثبت مذهبه تغافلاً عن كيان القرآن وهو أساس الإسلام.

فالسُّنِي يهرف بنقصان آية الرجم: «الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة» ما يعرفه كل سوقي عربي أنه لا يشبه الوحي القرآني.

والشيعي يخرف بنقصان اسم الإمام علي وآله في مواضع هي غاية الكدّ والكدح في باطله من أخبار آحاد<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) كما فعله الميرزا حسين النوري في «فصل الخطاب في تحريف كتاب رب الأرباب» كالتالي:

۱ – فبدل الذين ظلموا آل محمد حقهم قولاً غير الذي قيل لهم فأنزلنا على الذين ظلموا آل
محمد حقهم رجزاً من السماء! – والذين ظلموا هنا هم جماعة من اليهود حيث ظلموا أنفسهم
ونبيهم فبدلوا قول الحق ﴿حِمَّلَةُ ﴾ بقولهم «حنطة»، استهزاء، فأين ظلمهم بآل محمد أو
محمد على نفسه في حنطتهم؟

٢ - «بئسما اشتروا به أنفسهم أن يكفروا بما أنزل الله في علي» وهم إنما كفروا بما عرفوه من النبوة المحمدية ولما يصل الأمر بعد إلى علي!

٣ - «و لتكن منكم أئمة كنتم خير أئمة» والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لا يختصان بالأئمة وإنما هما واجب الأمة على شروطهما.

٤ - «يا أيها الناس قد جاءكم الرسول بالحق من ربكم في ولاية على وإن تكفروا بولايته فإن له
 ما في السماوات والأرض، وكأنما الرسول جاء بالحق فقط في ولاية على قبل أن تثبت
 ولايته ﷺ أم ماذا؟ .

٥ - «يا أيها الذين أوتوا الكتاب آمنوا بما أنزلنا في علي نوراً مبيناً» والآية ﴿ مَا نَزَّلْنَا مُصَدِّقًا لِمَا مَمَكُم مِن قَبْلِ أَن نَظمِسَ وُجُوهًا فَنُردَّهَا عَلَىٰ أَدْبَارِهَا أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَمَنّا آضَمَت السّبْتِ أَوّانَ أَمْرُ اللّهِ مَمْعُولًا ﴾.

والكتابي المنكر للرسالة الإسلامية - وهي الأصل - كيف يوجّه إلى فرعها وهو ولاية علي عَلِينَهُ؟ ثم لا أدري كيف يتصل قوله: ﴿ فُوْرًا مُبِينًا ﴾ [النساء: ١٧٤]. بـ ﴿ مُمَدِّقًا لِمَا مَمَّكُمْ ﴾ [النساء: ١٧٤]. بـ ﴿ مُمَدِّقًا لِمَا مَمَّكُمْ ﴾ [البقرة: ٤١]. . . ؟؟

٦ - «أوفوا بالعقود التي عقدت عليكم لأمير المؤمنين علي بن أبي طالب» ويا ليت شعري ما هي المناسبة بين عقد الولاية وبعدها: ﴿أُحِلَّتُ لَكُم بَهِيمَةُ ٱلْأَنْفَكِر إِلَّا مَا يُتَّلَى عَلَيْكُم ﴾ [المائدة: ١] اللهم إلّا أن مختلق هذا الحديث هو من بهيمة الأنعام!.

٧ - «بلغ ما أنزل إليك في علي» وقد وردت في روايات أن «في علي» تفسير لمورد الآية وليست من الآية.

٨ - (والله ربنا ما كنا مشركين بولاية علي بن أبي طالب) وناكر الولاية وحتى النبوة لا يسمى مشركاً، وإنما هو المشرك بالله، ثم وهذه مقالة أصاب الجحيم ونائر ولاية علي عليه لا يستحق بذلك النار.

٩ - «إنما أنت منذر وعلي لكل قوم هاد» وليس علي هادياً للأقوام السابقين كما محمد لم
 يكن، وإنما هو هاد منذ خلافته، كما محمد منذر منذ رسالته.

1٠ - «رب اغفر لي ولولدي إسماعيل وإسحاق - أو - إسحاق ويعقوب - أو - الحسن والحسين، وليت شعري كيف أقحم إسحاق مع إسماعيل ولمّا يولد، فضلاً عن: إسحاق ويعقوب، وأخيراً: الحسن والحسين! وأبوهما وجدهما أحرى بالدعاء لو أن إبراهيم يريد الدعاء لمن يأتي.

١١ - «إن هذا صراط علي مستقيم» وهنا غفل المفتري عن أن «مستقيم» وصفاً لـ «صراط» المعرف بالإضافة إلى على - كما زعم - يجب تعريفه «المستقيم».

۱۲ – «أن تكون أئمة هي أزكي من أئمتكم»! . . .

١٣ – «ولقد عهدنا إلى آدم من قبل في محمد وعلي وفاطمة والحسن والحسين والأثمة من ذريتهم» ولم يكن العهد المنسي إلّا الطاعة المطلقة لله وعدم طاعة الشيطان، وأما في محمد وآله عليه فلا يات تلمح والروايات تصرح أنه كان عارفاً بهم مؤمناً.

١٤ – «يا ليتني اتخذت مع الرسول علياً ولياً».

١٥ - ﴿ يَا مَحْمَدُ يَا عَلَى أَلْقِيا فَي جَهْنَمَ كُلُّ كَفَارُ عَنِيدٌ ۗ وليسا هَمَا مِن الزبانية!

١٦ - ﴿وَلِذَا ٱلْمَوْءُرَدَةُ شَهِلَتَ ۞ يَأَيَ ذَنْبُ قَئِلَتَ ۞﴾ والمودّة لا تقتل وإنما الموءودة هي التي كانت تقتل!

١٧ - «وَاتَّبَعُوا ما تَتْلُو الشَّياطِينُ بولاية الشياطين عَلى مُلْكِ سُلَيْمانَ» وهنا يبدو الاختلاق الإسرائيلي واضحاً حيث يفتري على سليمان - وفقاً لما في التوراة - أن ملكه كان بولاية الشياطين - وقد غفل المفتري عن ذيل الآية ﴿وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَنُ وَلَنَكِنَ الشَّيَطِينَ كَفَرُوا﴾ [البقرة: ١٠٢] ومن هؤلاء الشياطين مختلقو هذه الفرية على سليمان في التوراة وفي الآية المزعومة القرآنية!.

١٨ - (متاعاً إلى الحول غير إخراج مخرجات، وليته يشعر ماذا تفيده (مخرجات، إلّا تناقضاً=

ولكنما القرآن يقول كلَّه تلميحاً، وتقول بعض آياته تصريحاً، إنه لم يحرف ولن، ولكنما الحرفة الطائفية ليست لتسمح الرجوع في ذلك إلى القرآن نفسه، لحد يستدل قائله بآية مشوهة حيث لم يجد فرصة للرجوع إلى القرآن، إذ كان يسبر أغوار الأحاديث من عشرات وعشرات مؤلفات تضمها (١).

وقد يعني [البعض من أحاديث التحريف - غير الصريحة في نقص أو زيادة لفظية - تعني] تحريف المعنى، إمالة لمعاني آيات إلى غير معانيها، وهذا مما نعانيه منذ نزول القرآن: ﴿يُحَرِّفُونَ ٱلْكِلَمَ مِنْ بَعَدِ مَوَاضِعِةِ ﴾ (٢) - ﴿عُرِّفُونَ ٱلْكِلَمَ مِنْ بَعَدِ مَوَاضِعِةٍ ﴾ (٢) - ﴿عَن مَوَاضِعِهِ . . . ﴾ (٣) .

في الحكم - حيث المعنى: متعوا المتوفى عنهن أزواجهن إلى الحول دون إخراج لهن حال
 كونهن مخرجات!

<sup>19 - «</sup>لقد جاءكم رسول من أنفسنا عزيز عليه ما عنتنا حريص علينا بالمؤمنين رؤوف رحيم» ومعلوم أن «كم» هم المرسل إليهم و«نا» هو المرسل، فهل هناك جمع من الآلهة بعثوا واحداً منهم رسولاً إلى الناس؟ أو أن الله عبر عن نفسه بصيغة الجمع عناية إلى جمعية الصفات، ثم الرسول هو من ذاته تعالى!

هذه زبانيتهم التسعة عشر التي أضرموها ليحرقوا بها القرآن ولكنهم مفضوحون! وأكثرها من هرطقات بعض المتظاهرين أنهم شيعة، وليسوا إلّا شنيعة، يروون أو يصدقون روايات إسرائيلية تنوّه كأنما القرآن نزل – فقط – ليثبت فضل آل محمد، وأما محمد فليس إلّا رسولاً ليبلغ إلى الناس هامة الولاية لآله فقط!

إن المحاولة الإسرائيلية المسيحية وجدت بين جهال من المسلمين من يستجيب لهم، كخدمات مذهبية: شيعية أو سنية، ليشوهوا سمعة القرآن كما كانت كتبهم ولكن ﴿إِنَّا نَحْنُ نَرَّلْنَا اللَّهُ لَكِنْتُ عَزِيزٌ ۚ ﴿ إِنَّا لَهُ لَكِنْتُ عَزِيزٌ ۗ ﴾ الْأَكْرُ وَإِنَّا لَهُ لَكِنْتُ عَزِيزٌ ۗ ﴾ [الحجر: ٩] ﴿ وَإِنَّهُ لَكِنْتُ عَزِيزٌ ۗ ۞ لَا يَأْلِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيّهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِـ مَنْ اللَّهُ عَنْ حَكِيرٍ حَمِيدٍ ۞ [فصلت: ٤١-٤٤].

<sup>(</sup>١) ينقل المحدث حسين النوري آية الذكر في كتابه المخطوط بيده: «إنا أنزلنا الذكر وإنا له حافظون» ثم يقول: الإنزال لا يدل على أنه الكتاب بل استعمل الإنزال للرسول في قوله: «أنزلنا إليكم ذكراً رسولاً» هذا! رغم أن آية الحفظ تقول «نزلنا» وهو ينقلها «أنزلنا إليّكم، فلم ينظر إلى آية الذكر حتى يعرف أنه ذكر منزّل وليس منزلاً، ولا إلى ما قبلها ليعرف أنه القرآن! فيا له مراماً ما أبعده وذكراً ما أغفله!

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٤١.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ٤٦.

وكما تشهد له رسالة الإمام الباقر على الله الخير: (وكان من نبذهم الكتاب أن أقاموا حروفه وحرفوا حدوده، فهم يروونه ولا يرعونه، والجهال يعجبهم حفظهم للرواية، والعلماء يحزنهم تركهم للرعاية)(١) كما وإن التأويل المصطلح للآيات – وهو تفسيرها بخلاف ظواهرها المستقرة – هو أيضاً تحريف وتفسير بالرأي.

فالتحريف لغوياً هو الإمالة للشيء عن وجهه إلى غير وجهه، فيشمل وجه اللفظ إلى لفظ آخر، ووجه المعنى – وهو ظاهره – إلى معنى آخر، ووجه التركيب إلى تركيب آخر وما إلى ذلك من وجوه التحريف في الآيات، ونحن لا نصدق إلا واقع التحريف في وجوه المعاني الصريحة أو الظاهرة إلى غيرها، المندّد به في القرآن والحديث، دون غيره حيث يكذبه القرآن والحديث.

ثم وفي صيانة القرآن عن التحريف صيانة للسنة المحمدية عن التجديف وصيانة لسائر كتب السماء عما تدخل فيها من وحي الأرض، حيث يهيمن على ما قبله من كتاب، وعلى حدّ ما يروى عن رسول القرآن وأهل بيته الكرام عليه فإنه الثقل الأكبر بعد الرسول، حيث يستمر به الثقل الأصغر، إذ تعرض رواياتهم عليه فيعرف الخائن المفترى من الأمين والغث من السمين.

وفي تحريف القرآن - وهو كتاب الزمن - ضياع لكافة الرسالات الإلهية ورسالة القرآن، وزوال للحجة البالغة الإلهية عن العالمين.

﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَنَبَ إِلَّا لِتُمَيِّنَ لَمُثُمُ الَّذِى اَخْنَلَفُواْ فِيلِهِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ﴾ (٢) ﴿ يَتَأَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاةَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّثُ لَكُمْ

أصول الكافي.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ٦٤.

كَثِيرًا مِمَّا كُنتُم أَخْفُونَ مِنَ الْكِتَابِ وَيَعَفُوا عَن كَثِيرٍ قَدَّ كَانَّمُ مَن الْكَبَرِ قَدَّ كَانَكُم مِن اللَّهُ مَنِ النَّبَعَ مَن النَّبَعَ مِن اللَّهُ مَنِ النَّبَعَ رِضُونَكُم مِنَ اللَّهُ مَنِ النَّبَعَ رَضُونَكُم مُنْ السَّلَامِ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللللِّهُ الللِّهُ الللِّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللِّلْمُ الللللِّلْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللِمُ اللللْمُ اللْمُلْمُ الل

وهذا القرآن فيه من التواتر العام طوال القرون الإسلامية لحد أصبح كالشمس في رائعة النهار، وما تهريف التحريف إلّا كذباب أو ذُباب تحاول كسف الشمس بجناحها وذبها.

فكل أمر يُرجع إلى القرآن لفظاً ومعنى وترتيباً وقراءة، إذ لا نصدق أية قراءة لا توافقها المتواترة المتداولة، المخطوطة والمطبوعة، فذة أو في التفاسير، ولا سيما القراءات التي تغير المعاني.

وسوف ترى في هذا التفسير أن وصمة التحريف تهريف هراءً من بعض الجهال أو المعاندين، وتجديف في أحاديثنا من إسرائيليات ومسيحيات تعني تشويه القرآن كما شوهت سائر كتابات السماء، وأن القرآن بنفسه يذود عن نفسه هذه الوصمة الجاهلة، بألفاظه ومعانيه، كما هو يثبت كونه وكيانه أنه إلهي واصب كالشمس في رايعة النهار، فهو هو دليل لكل دليل ومدلول، ولا يحتاج بنفسه إلى دليل، اللهم إلّا لمن لم يعش القرآن قلبه، أو يعشو قلبه عن نوره المبين وتبيانه المتين، فلينبه لذكراه، ليهتدي إلى هداه.

ومن آياته أن تسمت جملاته بالآيات، حيث اتسمت بأنها دالات بكونها بذواتها إلهيات، فكما أن معجزات الرسالات آيات كذلك القرآن كله آيات ولكنها خالدات.

### التفسير المأثور:

نجد الكثير من أحاديث التفسير لا تعني تفسير المفاهيم، وإنما

سورة المائدة، الآيتان: ١٥، ١٦.

المصاديق الجلية أو الخفية أو المختلف فيها، دون أن تحصر الآيات بنفسها إذ لا تتحملها.

فتفسير النبأ العظيم والصراط المستقيم بعلي أمير المؤمنين عليه هو من قبيل الجري والتطبيق، وبيان مصداق مختلف فيه، ولو كان هو - فقط - الصراط المستقيم لأصبح النبي طالباً في صلواته ليل نهار صراط علي كأنه عليه أعلى منه عليها!

وتفسير الرزق في ﴿وَمِمَّا رَزَقَنَهُم يُنفِقُونَ﴾ (١) بـ (مما علمناهم يبثون) بيان لمصداق خفي من مفهوم الرزق - الواسع، وأحرى أن يشمل علم الدين الذي هو رزق الروح.

فهذه تنبيهات ممن نزل في بيوتهم القرآن، أن الاقتصار على المفاهيم المحدودة عند الناس خلاف ما يعنيه القرآن وهذه المحدودية الفكرية تجعل آيات متشابهات، ولكن كلما اتسع الفهم زال على مداه تشابه الآيات، ولنكرر قول الإمام الرضا علي المعنى المتشابه: «المتشابه ما اشتبه علمه على جاهله».

### شؤون النزول:

إن شؤون نزول الآيات وإن كانت تساعد على تفهم معانيها أحياناً ولكنها ليست شرطاً في التعرّف إلى معاني آيها، ولا أنها تحدّد معاني الآيات بمواردها، فلو أن الآية ماتت بموت الشأن الذي نزلت فيه، إذا لماتت الآيات كلها، وإنما شؤون النزول مبرّرات وقتية لنزولها، تماشياً مع كلّ حادث وحديث في نزولها، فالآيات مستقلة في دلالاتها على معانيها،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٣.

عرفت شؤونها أم لا، وإنما تكمّل دلالاتها رعاية قرائنها القرنية لها قبل أو بعد أو مع، أم البعيدة عنها من نظائرها، وأما شؤون نزولها فلا شأن لها أصيلاً في تفسيرها، وإنما الشأن الأصيل هو شأن الآيات أنفسها دون شؤون سواها.

«ولو أن الآية إذا نزلت في قوم ثم مات أولئك القوم ماتت الآية لما بقي من القرآن شيء ولكن القرآن يجري أوّله على آخره ما دامت السماوات والأرض ولكل قوم آية يتلونها هم منها من خير أو شرّا(۱).

#### الظاهر والباطن:

ظاهر القرآن هو اللائح من المعنى المطابقي حسب قانون الأدب اللفظي، نصّاً أو ظاهراً مستقراً، والباطن هو الإشارة واللطيفة والحقيقة، وهذه مراحل أربع وكما يرويه الإمام الحسين عن أبيه علي أمير المؤمنين: «كتاب الله على أربعة أشياء على العبارة والإشارة واللطائف والحقائق فالعبارة للعوام والإشارة للخواص واللطائف للأولياء والحقايق للأنبياء» ولعل الحقائق هي التأويلات: المآخذ والنتائج كما يأتي حول آية التأويل.

فالعبارة هي المعبّرة عن المعنى الظاهر دون مجرد اللفظ بلا عبارة له عن المعنى ولو كانت هي اللفظ لكان ثانيه المعنى دون الإشارة، وقد ثنّاه بالإشارة التي هي بعد المعنى، ثم هذه العبارة المعنى تشير للخواص إلى لطائف، وهذه اللطائف قد تشير إلى الحقايق وهي خاصة بأهل الوحي: أهل بيت الرسالة المحمدية

<sup>(</sup>۱) تفسير البرهان ۱: ۲۱ عن محمد بن خالد الحجاج الكرخي عن بعض أصحابه رفعه إلى خثيمة قال قال أبو جعفر عليه الله المعادد المعادد

إذاً فالمعاني الباطنية هي سلسلة إشارات فلطائف ثم حقائق تنبع من المعاني الظاهرية لمن شرح الله صدره بالقرآن، عاش قلبه القرآن فعاش القرآن قلبه فأصبح عشيراً للوحي القرآني(١).

فليست الإشارات إلّا من مشيرات المعاني الواسعة لمن شرح الله صدره، ولا اللطائف إلّا من هذه الإشارات، درجات تلو بعض لمن يتدرج إليها بمدارج التدبير ولطيف التفكير وواسع الصدر، دون فوضى ادّعاء لكل من يهوى ما يهواه فيسميه إشارة أو لطيفة أو حقيقة!.

فليتجنب المفسر عن استعمال القياس في القرآن - فـ «من نصب نفسه للقياس لم يزل دهره في التباس ومن دان الله بالرأي لم يزل دهره في ارتماس» (۲) - «مائلاً عن المنهاج، طاعناً في الاعوجاج، ضالاً عن السبيل، قائلاً غير الجميل» (۳).

<sup>(</sup>۱) قال المغفور له الفيض الكاشاني في المقدمة الخامسة من تفسيره: إن من زعم أن لا معنى للقرآن إلا ما يترجمه ظاهر التفسير فهو مخبر عن حدّ نفسه ولكنه مخطئ في الحكم برد الخلق كافة إلى درجته التي هي حده ومقامه، بل القرآن والأخبار والآثار تدل على أن في معاني القرآن لأرباب الفهم متسعاً بالغاً ومجالاً رحباً قال الله تعالى:

<sup>﴿</sup> أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَاتَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ [محمد: ٢٤] وقال: ﴿ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتُنَّبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ [النساء: ٨٣] وقال النبي ﷺ: «القرآن ذلول ذو وجوه فاحملوه على أحسن الوجوه».

ثم قال: فالصواب أن يقال: من أخلص الانقياد لله ولرسوله وأهل البيت على وأخذ علمه منهم وتتبع آثارهم واطلع على جملة من أسرارهم بحيث حصل له الرسوخ في العلم والطمأنينة في المعرفة وانفتح عيناً قلبه وهجم به العلم على حقائق الأمور وباشر روح اليقين واستلان ما استوعره المترفون، وأنس بما استوحش منه الجاهلون وصحب الدنيا ببدن روحه معلقة بالمحل الأعلى، فله أن يستفيد من القرآن بعض غرائبه ويستنبط منه نبذاً من عجائبه، ليس ذلك من كرم الله تعالى بغريب ولا من جوده بعجيب، فليست السعادة وقفاً على قوم دون آخرين وقد عدوا جماعة من أصحابهم المتصفين بهذه الصفات من أنفسهم قالوا: سلمان منا أهل البيت.

 <sup>(</sup>٢) قرب الإسناد حدثني هارون بن مسلم قال وحدثني مسعدة بن صدقة قال حدثني جعفر بن
 محمد عن أبيه أن علياً ﷺ قال: . . .

<sup>(</sup>٣) المستدرك عن الإمام الحسين عليللة.

وفي الصادقي عَلَيْمُهُ: «إن للقرآن بطناً وللبطن ظهراً وليس شيء أبعد من عقول الرجال منه، إن الآية لتنزل أولها في شيء وأوسطها في شيء وآخرها في شيء وهو كلام متصل ينصرف على وجوه»(١).

وفي النبوي على القرآن ظهراً وبطناً ولبطنه بطناً إلى سبعة أبطن» وهذه السبعة - كما في الصادقي على هي أدنى ما للإمام أن يفتي على سبعة وجوه - ثم قال: «هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب». (٢).

وفي الباقري عَلَيْهُ: «إن للقرآن بطناً وللبطن بطناً وظهراً وللظهر ظهراً» (٣).

وهكذا يشار إلى مراتب البطون، إن الظهر الأول ظهر لأولى البطون وهذا البطن ظهر للبطن الثاني والثاني ظهر للثالث، فكل بطن ظهر لما بعده وبطن لما قبله سلسلة تنبؤات وخواطر متدرجة تنبع من منبع النص والظاهر القرآني.

وفي العلوي عليه : إن الله جل ذكره لسعة رحمته ورأفته بخلقه وعلمه بما يحدثه المبطلون من تغيير كلامه قسم كلامه ثلاثة أقسام، فجعل قسماً منه يعرفه العالم والجاهل، وقسماً لا يعرفه إلّا من صفى ذهنه ولطف حسّه وصحَّ تمييزه ممن شرح الله صدره للإسلام، وقسماً لا يعرفه إلّا الله وأنبياءه والراسخون في العلم، وإنما فعل ذلك لئلا يدعي أهل الباطل من المستولين على ميراث رسول الله على من علم الكتاب ما لم يجعله الله لهم، ويقودهم الاضطرار إلى الايتمار لمن ولاه أمرهم... (3).

<sup>(</sup>١) العياشي عن جابر قال قال أبو عبد الله ﷺ يا جابر: . .

<sup>(</sup>٢) العياشي عن حماد بن عثمان قال قلت لأبي عبد الله عليه الله الأحاديث تختلف عنكم؟ قال فقال عليه : إن القرآن نزل على سبعة أحرف . . .

<sup>(</sup>٣) تفسير البرهان ونور الثقلين.

<sup>(</sup>٤) تفسير البرهان ونور الثقلين.

فتجريد الآية عن مضيقٍ من شأن نزولها هو من البطن الأوّل<sup>(۱)</sup> فإذ يقول الله تعالى: ﴿مَثَلُ اللَّذِينَ حُيِّلُوا النَّوْرَينَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمْثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ الله تعالى: ﴿مَثَلُ اللَّذِينَ حُيِّلُوا النَّوْرَينَةَ ﴾ بل يجريها أَسَفَارًا ﴾ (٢) لا يحمل الآية فقط على ﴿ الَّذِينَ حُيِّلُوا النَّوْرَينَةَ ﴾ بل يجريها وبأحرى – على: «الذين حملوا القرآن ثم لم يحملوها» فمثلهم إذا ليس فقط – كمثل الحمار، بل أضل سبيلاً كما أن حمل القرآن أثقل فإنه أقوم قيلاً.

إذاً فنحن المسلمين المحمَّلين القرآن كلِّ على حدِّه المستطاع، كثير منا مثله كأضل سبيلاً من الحمار، من تارك حمله في علومه ومعارفه، ومن تارك تطبيقه بعد معرفته ومن...!.

ثم وتحريرها عما تستأنسه الأفهام العامة من معاني محدودة هو من البطن الثاني، وتزويدها سعة وعمقاً وإيضاحاً بنظائرها من آيات هو من البطن الثالث، وتحريرها عما قبلها وما بعدها من قرائن ومتعلقات غير أصيلة من البطن الرابع، وهكذا إلى بطون أخرى، رعاية لأصل الدلالة اللفظية كمنطلق، وحجج ودلالات قرانية أخرى كوسائل للتحرير والتوسعة، معتمدين في كلِّ ذلك على حجة من علم الكتاب أو أثارة من علم، متجنبين عما نهواه من أهواء علمية أمّاهيه، لكي نبتعد عن تفسير القرآن بالرأي، وإنما القرآن بالقرآن، وعلى ضوء السنة والله هو الموفق لهداه.

والقول إن القرآن هدى للناس وهو بيّن لهم كلهم ومبين فلا حاجة إلى التأمل الزائد في تفهّم معانيه أو بطون له؟ إنه غير متين، كما مضت في هذه

<sup>(</sup>٢) سورة الجمعة، الآية: ٥.

الروايات وصرحت به آيات التفقه (۱) والتدبر (۲) والتفكر ( $^{(7)}$  والتعقل (٤) والتلكر ( $^{(8)}$  والشعور ( $^{(7)}$ ).

أجل إن القرآن بيان وتبيان وهدى للناس إذا تفقهوا وتدبروا وتفكروا وعقلوا وتذكروا وعلموا وشعروا، وأما أن يتقنوا فقط اللغة ثم يحيطوا علماً بكل معاني القرآن فلا! حيث الفرق بين الترجمة والتفسير أم ماذا؟

<sup>(</sup>١) ﴿ اَنْظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ ٱلْأَيْنَ لَعَلَهُمْ يَفَقَهُونَ ﴾ [الأنعام: ٦٥] ﴿ قَدْ فَصَّلْنَا ٱلْأَيْنَ لِقَوْرِ يَفْقَهُونَ ﴾ [الأنعام: ٩٥].

 <sup>(</sup>٢) ﴿ أَفَلَا يَتَدَبِّرُونَ الْقُرْدَاتِ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ [محمد: ٢٤] ﴿ أَفَلَرْ يَتَبَّرُواْ الْقَوْلُ أَمْرِ جَآءَهُمْ مَّا لَرْ يَأْتِ
 دَابَاءَهُمُ ٱلْأَوْلِينَ ﴾ [المؤمنون: ١٨] ﴿ يَكَنَبُ أَزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبْرَكُ لِيَكَبَّرُواْ ءَايَتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُواْ الْأَلْبَي ﴾
 [ص: ٢٩].

<sup>(</sup>٣) ﴿ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ الْآيَنَتِ لَمَلَّكُمْ تَنَفَكُّرُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٩] ﴿ فَأَقْسُصِ الْقَصَصَ لَمَلْهُمْ
يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الاعراف: ١٧٦] ﴿ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ الْآيَنَتِ لِقَوْمِ يَنَفَكَّرُونَ ﴾ [يونس: ٢٤] ﴿ وَهُو اللّذِي مَذَ
الْآرَضَ وَجَمَلَ فِيهَا رَوَسِيقَ وَأَنَهُ رُّ وَمِن كُلِّي الشَّمَرَتِ جَمَلَ فِيهَا رَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ يُقْشِي الْيَهلَ النَّهَارُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَنتِ
لِقَوْمِ بِتَفَكَّرُونَ ﴾ [الرعد: ٣] ﴿ فِيهِ شِفَاهٌ لِلنَّاسِ أَنَ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ بِنَفَكُرُونَ ﴾ [النحل: ٢٩] ﴿ وَيَالَكَ
الْأَمْنَالُ نَصْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنْفَكُرُونَ ﴾ [الحشر: ٢١].

<sup>(</sup>٤) ﴿ كَلَالِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ مَايَنتِهِ لَمَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ٢٤٢] ﴿ فَدْ بَيْنَا لَكُمُ الْآيَنَ إِن كُنتُمْ فَقِلُونَ ﴾ [البقرة: ٢٤٧] ﴿ فَدْ بَيْنَا لَكُمُ الْآيَاتُ وَمَانًا عَرَبِيًا لَمَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [يوسف: ٢] ﴿ كَلَالِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الْآيَنَ لَوَانَ اللَّهُ لَكُمُ الْآيَاتُ وَمَانًا عَرَبِيًا لَمَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [النور: ٢١].

 <sup>﴿</sup>أَفَمَن يَعْلُقُ كَمَن لَا يَخْلُقُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾ [النحل: ١٧] ﴿ سُورَةُ أَنزَلْتَهَا وَفَرَضْنَهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَا ءَلِيَتِ بَيِسْتِ
لَمَلَكُمْ نَذَكُرُونَ﴾ [النور: ١] ﴿ وَمِن كُلِ ثَنَّ عِلَمْنَا زَفْيَةِ نِلَكُمُ نَذَكُرُونَ﴾ [الذاريات: ٤٩] ﴿ وَلا بِقُولِ
كَاهِنْ قَلِيلًا مَّا نَذَكُرُونَ﴾ [الحاقة: ٤٢].

 <sup>(</sup>٦) ﴿ وَقِلْكَ ٱلْأَمْشُـٰلُ نَصْرِبُهُمَـٰ الِنَّاسِ وَمَا يَمْقِلُهُمَـٰ إِلَّا ٱلْعَسَلِمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٣]. ﴿ أَفَتَن يَعْلَمُ أَنْمَا أَنْنِلَ إِلَيْكَ مُبْرَكُ أَنْهُ إِلَيْكَ مُبْرَكُ لِيَتَبِّرُواْ الْأَلْبَابِ ﴾ [الرعد: ١٩]. ﴿ كِنْتُ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبْرَكُ لِيَتَبِرُواْ الْأَلْبَابِ ﴾ [ص: ٢٩].

<sup>(</sup>٧) آيات تحمل تنديدات كثيرة بالذين لا يشعرون ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَاكِن لَا يَشْعُهُونَ﴾ [البقرة: ١٦] ﴿ وَمَا يُضِلُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ﴾ [آل عمران: ٦٩]. ﴿ وَإِن يُهْلِكُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ﴾ [الانعام: ١٢٣]. وَمَا يَشْمُرُونَ﴾ [الانعام: ١٢٣].

### الترجمة والتفسير والتأويل:

فقد يترجم القرآن من لغته إلى أخرى تحويلاً للمعنى المفهوم منه – كما يفهمه العربي الساذج – إلى لغات أخرى.

أو يفسر كشفاً للقناع عن المفهوم منه حيث المفاهيم القرآنية درجات فوق بعض ولا يفهمها كل عارف باللغة العربية، أم كشفاً للقناع عن الإجمال المقصود حيث لا يراد التفصيل فلتفسر الآية بآية أو آيات أخرى تعني تفصيل ما أجمل فيها<sup>(۱)</sup>.

وأما أن يفسر كشفاً عن قناع في المعنى الذي لا سبيل إلى تفهمه، أم قناع في اللفظ قصوراً (٢) أو تقصيراً (٣)، فساحة القرآن بريئة عن هذا المثلث فإنه بيان للناس لا قصور في دلالته ولا تقصير، ولا غموض في معانيه لحد لا يمكن تفهمه.

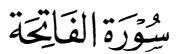
والتأويل راجع إلى المعنى المفهوم من القرآن إرجاعاً إلى مأخذه أو نتيجته، ولم يأت التأويل في سائر القرآن إلّا بهما، خلاف ما يهرف أنه تفسير بخلاف النص أو الظاهر لدلالة عقلية أو علمية أو حسية أم ماذا!.

فالترجمة راجعة إلى اللفظ والتأويل يخص المعنى والتفسير يشملهما، معنى عالياً بعيداً عن تفهم الناس إلا من كان عالياً في التفهم، أم لفظاً لا يعني فيما يعني هنا ما تطلبه من تفصيل، ففي خماسية المحتملات للمعنى من التفسير لا يصح إلا هذان دون الثلاثة الأخرى.

<sup>(</sup>١) فمثل قوله تعالى: ﴿أَقِيمُوا ٱلصَّكَاؤَةَ﴾ [الانعام: ٧٢] لا يدل على تعدادها وأوقاتها، وإنما المتكفل لهذا البيان آياتها المفصلة حيث تفسّر أعداد الصلاة وأوقاتها.

<sup>(</sup>٢) قصور الدلالة فيما يقصر المتكلم عن بيان مراده ولا قصور في ساحة الألوهية.

<sup>(</sup>٣) التقصير في الدلالة فيما يقصر المتكلم في بيان مراده على إمكانية البيان كما في بعض العبارات المغلقة الغامضة رغم وضوح المفهوم لو كانت الدلالة ظاهرة.





# سُورة الفاتِحة



### مكية - وآياتها سبع

﴿ يِسْدِ اللهِ النَّمْنِ النَّكِيدِ النَّكِيدِ الْحَمْدُ لِلَهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ الْحَمْدُ لِلَهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ الرَّحِيدِ اللهِ يَوْمِ الدِّينِ إِلَى إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّا الْمُعْتُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الصَّالِينَ اللهِ الْمُعْتُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الصَّالِينَ اللهِ الْمُعْتُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الصَّالِينَ اللهِ اللهِ السَّالِينَ اللهِ اللهُ ال

«سورة الفاتحة» التي افتتح بها الكتاب تأليفاً كما افتتح تنزيلاً - هي صورة مصغّرة عن «تفصيل الكتاب لا ريب فيه من رب العالمين» أفرد الله بها الامتنان على الرسول العظيم في إذ جعلها ردفاً للقرآن العظيم: ﴿وَلَقَدَ عَالَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِ وَٱلْقُرْءَاكَ ٱلْعَظِيمَ ﴿(١) (٢).

نجد فيها تجاوباً رائعاً بين كتابي التدوين والتكوين عدّة وعدّة، فآياتها

سورة الحجر، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرضا على بإسناده إلى الإمام الحسن العسكري على مسلسلاً عن أبيه عن آبيه عن آبائه عن علي على قال: سمعت رسول الله على يقول: إن الله عَن قال: يا محمد! ولقد آتيناك سبعاً من المثاني والقرآن العظيم، فأفرد الامتنان علي بفاتحة الكتاب وجعلها بإزاء القرآن العظيم وإن فاتحة الكتاب أشرف ما في كنوز العرش، وإن الله عَن خص محمداً في وشرّفه بها ولم يشرك معه فيها أحداً من أنبيائه ما خلا سليمان فإنه أعطاه منها في أسباب النول والثعلبي في تفسيره عن علي على قال: نزلت الفاتحة بمكة من كنو من كنوز العرش.

سبع، وأسماؤها سبعة، كما السماوات سبع، والأرضون سبع، وأيام الأسبوع سبعة، والطواف بالبيت والسعي سبعة أشواط، ثم وتغلق بسبعها أبواب الجحيم السبع<sup>(۱)</sup> كما نرمي الشياطين بجمرات سبع حيث الشيطنات هي السبع<sup>(۲)</sup>: كما وتفتح بها أبواب الجنة الثمان<sup>(۳)</sup>.

# ۱ – «فهي فاتحة الكتاب»<sup>(٤)</sup>:

لافتتاحه بها تنزيلاً وتأليفاً براعة بارعة لاستهلاله، حيث تنير علينا دروباً من علوم الكتاب جملةً كما يفتح الكتاب تفصيلاً، فتفتح بها أبواب خزائن أسرار الكتاب لأنها مفتاح كنور لطائف الخطاب.

# $\Upsilon - \Upsilon - \kappa$ وهي أم القرآن وأم الكتاب،

أمًّا لتفصيل الكتاب بآياته المحكمات والمتشابهات، كما المحكمات

<sup>(</sup>۱) تفسير الفخر الرازي ۱: ۱۷۰ روي أن جبرئيل على قال للنبي على يا محمد! كنت أخشى العذاب على أمتك فلما نزلت الفاتحة أمنت، قال على : لِمَ يا جبرئيل! قال: لأن الله تعالى قال: ﴿وَإِنَّ جَهَنَمُ لَتَوْعِدُهُمُ أَجْمَعِينَ ﴾ المسبحة أَبُوب لِكُلِّ بَاسٍ مِنْهُمْ جُدَّهٌ مَقْسُومُ ﴾ الحجر: ٣٤-٤٤] وآياتها سبع فمن قرأها صارت كل آية طبقاً على باب من أبواب جهنم فتمر أمتك عليها سالمين.

<sup>(</sup>٢) وهي: الشيطان – البقر – النمر، ثم كل جمع بين اثنين منها ثم مجموع الثلاثة فهي سبع.

<sup>(</sup>٤) وقد تواترت الأحاديث لهذا الاسم.

<sup>(</sup>٥) الدر المنثور عن النبي ﷺ أنها أم القرآن وأم الكتاب وفيه أخرج البخاري والدارمي في سننه وأبو داود والترمذي وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه في تفاسيرهم عن أبي هريرة قال قال رسول الله ﷺ: ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَنْكِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢] أم القرآن وأم الكتاب والسبع المثاني – ومن طريق أهل البيت عليه روى العياشي ١ : ١٩ عن الإمام الصادق عليه قال: =

هن أم الكتاب، فكما المحكمات هن أم للأطفال المتشابهات، كذلك آيات الكتاب كله هي أطفال الأمّ السيدة.

فكل أصل وكل مجتمع وكل مأوى ومحور أمّ، والقرآن المفصّل يضم مربع الربوبية والنبوة والمعاد وما بين المبدأ والمعاد بتفاصيلها، وأم القرآن يضمها محكمة مختصرة، حكيمة محتصرة.

ومن ثم الأم تأتي بمعنى الراية للعسكر والفاتحة راية لعساكر السور بآياتها وهيبة لجنودها، فحقاً هي راية القرآن إذ تقدمه وتعرّفه وتعنيه!.

## 4 - «وهي أساس القرآن»:

إذ أسست تفاصيله فيها مجملة جميلة وضّاءة (١) والقرآن المفصل يتبنّى الأساس أساساً لتفاصيله.

## ه – «وهي الكافية»:

تجزي ما لا تجزي شيء من القرآن حيث «تكفي من سواها ولا تكفي عنها سواها» (٢) في أولى السورتين من الأوليين لفظياً حيث تكفي من سائر

اسم الله الأعظم مقطّع في أم الكتاب، وعن عبد الملك بن عمر عنه عليه إن إبليس رنّ أربع رنّات. . وحين نزل أم الكتاب، وفي دعوات الراوندي عن موسى بن جعفر عليه قال: سمع بعض آبائي رجلاً يقرأ أم القرآن فقال: شكر وأجر (البحار ۹۲: ۲٦۱) ورواه مثله محمد بن أحمد بن يحيى بسند عن جعفر بن محمد عليه عن أبيه عليه (تهذيب الأحكام ١٩٠، ١٩٠) وروى الشيخ الطوسي في تبيانه ١: ٢٢، عن النبي الله أنه سمّاها أم القرآن وأخرجه القرطبي في الجامع لأحكام القرآن عن الترمذي عن أبيّ بن كعب قال قال رسول الله عليه ما أنزل الله في البوراة ولا في الإنجيل مثل أم القرآن.

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ١: ٢ أخرج الثعلبي عن الشعبي أن رجلاً شكا إليه وجع الخاصرة فقال: عليك بأساس القرآن قال: وما أساس القرآن؟ قال: فاتحة الكتاب.

<sup>(</sup>٢) المصدر أخرج الثعلبي عن عفيف بن سالم قال: سألت عبد الله بن يحيى بن أبي كثير عن قراءة فاتحة الكتاب خلف الإمام فقال: عن الكافية تسأل؟ قلت: وما الكافية؟

القرآن في الركعتين ولا يكفي سائره عنها فيهما، ومعنوياً فإنها على اختصارها تحمل متناً حاصراً من غزيرة الوحي الهاطل، وخطاباً لربنا في معراج الصلاة إذ تكفي عن كافة التفاصيل المسرودة في الذكر الحكيم حيث تناسب ذلك الخطاب.

### ٦ - «وهي الحمد»:

حيث تحمل أحمد حمد لرب العالمين، وخير ما يحمده به الحامدون، حمد غائب «الحمد لله..» ومن ثم حاضر «إياك نعبد...» فإنها بشطريها حمد مهما اختلف الموقف والتعبير وكله عبير، ثم وهي بادئة بالحمد، فلذلك كله سميت – فيما سميت – بسورة الحمد.

# $V = {}^{(1)}_{}$ وهي السبع المثاني $^{(1)}_{}$ :

لأنها حسب القرآن العظيم سبع من المثاني ﴿ وَلَقَدْ ءَالَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِي

قال: الفاتحة، أما تعلم أنها تكفي عن سواها ولا تكفي عنها سواها؟
 وأخرج أبو نعيم والديلمي عن أبي الدرداء قال قال رسول الله على : فاتحة الكتاب تجزي ما
 لا يجزي شيء من القرآن وأخرج الدارقطني والحاكم عن عبادة بن الصامت قال قال رسول
 الله على : أم القرآن عوض عن غيرها وليس غيرها عوضاً عنها.

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ٤: ١٠٥ – أخرج الدارمي وابن مردويه عن أبيّ بن كعب قال قال رسول الله ﷺ: فاتحة الكتاب هي السبع المثاني .

وفيه ١: ٣ - أخرج الدارقطني وصححه والبيهقي في السنن عن أبي هريرة قال قال رسول الله على : إذا قرأتم الحمد فاقرؤوا: بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيم - إنها أم القرآن وأم الكتاب والسبع المثاني و إنسر الله الرَّحْمن الرَّحِيم إلى الرَّحْمن الرَّحِيم عناه عن رسول الله على البخاري والدارمي في مسنده وأبو داود والترمذي وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه وأحمد في مسنده وابن جرير والطبراني في الأوسط والبيهقي والبخاري والنسائي وابن حبان وأبو عبيد وابن خزيمة وأبو ذر الهروي وعبد الله بن أحمد بن حنبل في زوائد المسند وابن الضريس في فضائل القرآن - أخرجه هؤلاء الحفاظ في مسانيدهم كما رواه على أمير المؤمنين على وعمر أيضاً عن رسول الله على - فما يروى عن ابن عباس في بعض رواياته =

وَٱلْقُرْوَاكَ ٱلْعَظِيمَ﴾ (١) ومهما كان القرآن كله مثاني: ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِنْبًا مُّتَشَيِهًا مَّثَانِيَ... ﴾ (٢) ولكن ﴿ سَبْعًا ﴾ ومن ثم ﴿ وَٱلْقُرْوَاكَ ٱلْعَظِيمَ ﴾ تخصها بهذه المثاني بما لها من مثنيات ومعاني، فهي تحمل ازدواجية المثاني.

ثم «المثاني» جمع المثنية أو المثنى وهو الذي يثنى، فأقلها ثلاث مثنيات ولكننا نجد لها سبعاً من المثاني:

١ - مثنى نزولاً في عهدي المكي والمدني، أوّل ما نزلت بمكة، وحين حولت القبلة في المدنية، ولا مثنى هكذا إلّا هيه!.

٢ - مثنى في أوليتها في التأليف كما في التنزيل ولا مثنى هكذا إلا
 هيه! .

٣ - مثنى في الصلوات مفروضات ومسنونات (٣) إذ تثنى في أولييها إلا
 في وتر الليل.

<sup>-</sup> وسعيد بن جبير دون نسبة إلى رسول الله النها السبع الطوال: البقرة - آل عمران - النساء - المائدة - الأنعام - الأعراف - يونس - أنها لا تصدّق لمخالفتها المتواتر عن الرسول عليه أنها الفاتحة، وأنها نزلت قبل السبع الطوال وسواها من مدنيات ومكيات، وأنها ليست مثاني بأي معنى من معاني المثاني اللهم إلّا كما القرآن كله مثاني «كتاباً مثاني» ولا يخص السبع ومن طريق أهل البيت عليه عن محمد بن مسلم قال: سألت أبا عبد الله عليه عن الآية فقال: فاتحة الكتاب يثني فيها القول (العياشي ١: ٢٢) ورواه مثله عن يونس بن عبد الرحمن عمن رفعه قال: سألت أبا عبد الله عليه عن هذه الآية قال: هي سورة الحمد، ورواه مثله عن محمد بن مسلم وعن السدي عمن سمع علياً عليه يقول مثله .

<sup>(</sup>١) سورة الحجر، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور ٢: ١٠٤ - أخرج البيهةي في شعب الإيمان عن ابن عباس في الآية قال: هي أم القرآن تثنى في كلِّ صلاة وأخرج ابن جرير وابن الضريس عن قتادة في الآية قال: فاتحة الكتاب تثنى في كلِّ ركعة مكتوبة وتطوع وأخرجه ابن الضريس عن أبي صالح مثله . وفي تفسير العياشي ١: ١٩، عن يونس بن عبد الرحمن رفعه قال: سألت أبا عبد الله عليه عن هذه الآية قال: هي سورة الحمد، وإنما سميت المثاني لأنها تثنى في الركعتين وعن محمد ابن مسلم عن أبي عبد الله عليه هي فاتحة الكتاب يثنى فيه القول.

- ٤ مثنى إذ تثنَّى بغيرها في الصلوات كلها إلَّا في وتيرة العشاء.
- مثنى في ثنائية التأويل حيث تعني القرآن جملة ويعنيها القرآن بالتفصيل.
  - ٦ مثنى في المعنى الاتجاه فنصفها ثناء الله ونصفها عطاء الله.
  - ٧ ومثنى بثنائية الآيات حيث تتبنى في كلّ من السبع أمرين اثنين فه:

١ - ﴿ إِنْسِدِ اللهِ النَّخَانِ النَّحَدِ ﴾ ٢ - ﴿ الْحَمَدُ لِلَهِ رَبِ الْعَلَمِينَ ﴾
 ٣ - ﴿ النَّخَانِ النَّحَدِ ﴿ ﴾ ٤ - ﴿ مالِكِ يَوْمِ النِّينِ ﴾ . ٥ - ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ . ٧ - ﴿ صِرَطَ الْذِينَ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ أَلْمُسْتَقِيدَ ﴾ . ٧ - ﴿ صِرَطَ الْذِينَ الْعَمْتَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ الْمَعْشُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الْعَبَّالَيْنَ ﴾ ! .

مثانِ سبعة في السبع المثاني في أمِّ كتاب التدوين تتجاوب مع سبع التكوين، سبع الزمان وسبعي المكان: سماوات وأرضين، وسبعي الطواف حول البيت وبين الصفا والمروة، كما ومراتب خلقة الإنسان سبع: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَلَةٍ مِّن طِينِ ﴿ مُ مَعَلَنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينِ ﴿ اللَّهُ مُلْفَقَا اللَّهُ مَا فَعَلَمُ لَمُ اللَّهُ الْمُعْفَعَةَ عِظْنَمًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظْنَمَ لَمَنا اللَّهُ الْعَلْمَ لَمَنا اللَّهُ اللَّهُ أَحْسَنُ النَّالِقِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّالَةِ اللَّهُ اللّ

كذلك ومراتبه الباطنة سبع: الروح - الفطرة - العقل - الصدر - القلب - اللب والفؤاد، وكما الصلاة أعمالها الظاهرة الملموسة سبعة حيث النية فعل القلب، وهي: القيام - الركوع - الانتصاب منه - السجدتان - والانتصاب جلوساً بينهما - والقعود تشهداً وسلاماً، والسبع المثاني لهذه السبع كالروح في الجسد، كما هي روح للإنسان.

سورة المؤمنون، الآيات: ١٢ – ١٤.

وكما الشيطنات والشياطين وأبواب الجحيم سبع وهي تغلق بالسبع المثاني!.

«والذي نفس محمد بيده ما أنزل في التوراة ولا في الإنجيل ولا في الزبور ولا في النوراة الفرقان مثلها» (١): فـ «من قرأ فاتحة الكتاب فكأنما قرأ التوراة والإنجيل والزبور والفرقان» (٢).

لذلك «رنّ إبليس أربعاً حين نزلت فاتحة الكتاب وحين لعن وحين هبط إلى الأرض وحين بعث محمد الله الأرض وحين بعث محمد الله القرآن، حيث الرسول الله هو القرآن والقرآن هو الرسول الله وهي تمثلهما جملة كما هما يمثلانها تفصيلاً.

إنها أوّل ما نزلت على الرسول على فإنها فاتحة الكتاب وأصل الكتاب المنزل ثم الكتاب المؤلف، ولا تحمل الخمس الأول من العلق النازلة قبل الفاتحة إلّا البسملة<sup>(٤)</sup>.

فقد توحي ﴿أَفْرَأَ﴾ أنه ما كان قارئاً قبله، ثم ﴿بِاَسِّهِ رَبِّكِ﴾ يعلمه بماذا يبدأ قراءة الوحي، ولأن أفضل أسمائه هو الله، فباسم ربك هو «بسم الله» ثم ﴿الَّذِى خَلَقَ﴾ هو «الرحمن» حيث الخلق هو أعم الرحمات ولا أعم من «الرحمن».

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ۱: ٤ - أخرج جماعة أن رسول الله على خرج على أبيّ بن كعب فقال: يا أبي! وهو يصلي - فالتفت أبي فلم يجبه فصلى أبي فخفف ثم انصرف إلى رسول الله فقال: السلام عليك يا رسول الله فقال بناء والذي نفسى بيده . . .

<sup>(</sup>٢) المصدر ١: ٥ - أخرج أبو عبيد في فضائله عن الحسن قال قال رسول الله ﷺ . .

<sup>(</sup>٣) المصدر أخرج وكيع في تفسيره وابن الأنباري في المصاحف وأبو الشيخ في العظمة وأبو نعيم في الحلية عن مجاهد قال: رن إبليس أربع رنات ومن طريق أهل البيت عليه في تفسير البرهان ١: ١٤ عن أبي عبد الله عليه الله مثله ورواه مثله العياشي ١: ٢٠.

<sup>(</sup>٤) القمي في تفسيره في قوله تعالى: ﴿آقِراْ بِاسْدِ رَبِّكَ﴾ [العلق: ١]. . قال قال: اقرأ بِسْمِ اللّهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ، وفي أسباب النزول للواحدي النيسابوري عن ابن عباس أنه قال: أوّل ما نزل به جبرئيل عن النبي ﷺ قال يا محمد استعذ ثم قل: بِسْم اللّهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيم.

ومن ثم ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنْسَنَ مِنْ عَلَقِ﴾ (١) هو الرحيم، فإنه رحمة خاصة، ثم الأخص منه ﴿ ٱلْأَكْرُمُ ﴿ ٱلَّذِى عَلَمَ بِٱلْقَلَمِ ﴿ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ عَلَى سَائَر رَجَالَاتِ الوحي.

فبداية الوحي تلميحه كتصريحه بأفضل آية من كتاب الله ﴿ يِسْسِمِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ

ورواية نزولها في المدينة تعني نزولها الثاني عند تحول القبلة، وهي نازلة قبلها في مكة، وآية السبع المثاني المكية ليست لتعني سورة مدنية لولا نزولها بداية في مكة.

وكما القرآن المحكم نزل على قلب الرسول في ليلة مباركة هي ليلة القدر بعد زهاء خمسين ليلة من بداية الوحي، ثم القرآن المفصل بعد الحمد إلى المائدة، تفصيلاً للمحكم النازل ليلة القدر.

<sup>(</sup>١) سورة العلق، الآية: ٢.

<sup>(</sup>۲) سورة العلق، الآيات: ٣، ٤ و٥.

<sup>(</sup>٣) سورة العلق، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور ١: ٢ - أخرج ابن أبي شيبة في المصنف وأبو نعيم والبيهةي كلاهما في دلائل النبوة والواحدي و الثعلبي عن أبي ميسرة عمرو بن شرحبيل أن رسول الله على قال لخديجة: إني إذا خلوت وحدي سمعت نداء فقد والله خشيت أن يكون هذا أمراً فقالت: معاذ الله ما كان الله ليفعل بك فوالله إنك لتؤدي الأمانة، وتصل الرحم وتصدق الحديث - إلى أن قال -: سمعت نداء خلفي يا محمد يا محمد فأنطلق هارباً في الأرض فقال ورقة: لا تفعل إذا أتاك فأثبت حتى تسمع ما يقول ثم ائتني فأخبرني فلما خلا ناداه يا محمد! قل: بِسْمِ اللهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ الحمد لله رب العالمين - حتى بلغ - ولا الضالين - فأتى ورقة فذكر له ذلك فقال ورقة: ابشر ابشر فإني أشهد أنك الذي بشر به ابن مريم وأنك على مثل ناموس موسى وأنك نبى مرسل.

فالحمد لله الذي جعل لنا نصيباً من القرآن المحكم كما خص رسوله بنصيبه ليلة القدر، وأين محكم من محكم؟

ثم البسملة هي أفضل آيات السبع المثاني، كما السبع أفضل القرآن العظيم، مهما كانت الأقوال حول: هل هي آية من الحمد وسائر القرآن إلّا البراءة عشرة كاملة (١).

إلا أن تسعة منها ناقصة مناقضة لحجة الكتاب والسنة.

فكونها آية من النمل دون خلاف يود كونها آية قرآنية أينما حلت، فجملة واحدة كيف تكون هنا آية وفي سواها ليست آية وليست هي إلّا هيه؟!

وكون السورة سبعاً من المثاني بشهادة القرآن والرواية المتواترة تجعلها آية منها، وإلّا فهي ست من المثاني، وقد رقمت بواحدة مهما لم ترقم في سواها، فما أمرها إلّا واحدة لأنها آية واحدة.

وكونها فصلاً بين السور لا تجعلها غير آية، ولا تفتتح بها البراءة وهي سورة فذة، ولا غرو أن تفصل بين السور بآية مكررة كما يعرف بها ختام سورة وبداية أخرى.

وكيف يقحم في القرآن ما ليس منه مهما كان لفصل وسواه، إذ يحصل الفصل بسواه، أفإقحاماً في القرآن جملة كآية لكل سورة إلّا البراءة؟

وقد أمر الرسول على في بازغ الوحي أن يقرأه بالبسملة ﴿ اَقْرَأُ بِآسِهِ

<sup>(</sup>۱) وهي -1 - 1 ليست آية من أيّة سورة! -1 - 1 آية من كلّ سورة سوى البراءة -1 - 1 آية من الفاتحة دون غيرها -1 - 1 بعض آية من الفاتحة فقط -1 - 1 آية مستقلة أنزلت لبيان رؤوس السور تيمناً وللفصل بينها -1 - 1 بجوز جعلها آية من الحمد وغير آية لتكرر نزولها بالوصفين -1 - 1 بعض آية من جميع السور -1 - 1 آية من الفاتحة وجزء آية من سائر السور إلّا البراءة -1 - 1 آية من الفاتحة وآية من السور إلّا البراءة -1 - 1 آنها آيات مستقلة حيثما كانت، وترى أن ما سوى القول الأوّل من هذه العشر متفقة على كونها آية وإن اختلفت في جهات أخرى ولا حجة في القول الأول كما لا حجة في كونها بعض آية -1 تأمل:

رَبِكَ...﴾ (١) كما أمر دائباً مستمراً بقراءتها في الصلاة ﴿وَذَكَرُ اَسْمَ رَبِّهِ فَصَلَهُ ﴿ وَذَكَرُ اَسْمَ رَبِّهِ فَصَلَهُ ﴿ وَلَكُمْ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَ

ثم وفي كل القرآن ﴿وَاذْكُرِ أَتَّمَ رَبِّكَ وَبَبَتَّلَ إِلَيْهِ تَبْتِيلاً﴾ (٤) – أفليست هي بعدُ آية من القرآن حيث تعني أمّ القرآن إجمالاً كما هي تعنيه إجمالاً وهما تعنيانها تفصيلاً مهما بان تفصيل عن تفصيل.

ولأن البسملة أفضل آية في الذكر الحكيم<sup>(ه)</sup> فلتذكر في أفضل عبادة هي

سورة العلق، الآية: ١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعلى، الآية: ١٥.

٣) الدر المنثور ١: ٧ - أخرج ابن أبي حاتم والطبراني والدارقطني والبيهقي في سننه عن بريدة قال قال رسول الله على : لا أخرج من المسجد حتى أخبرك بآية - أو سورة - لم تنزل على نبي بعد سليمان غيري قال: فمشى فتبعته حتى انتهى إلى باب المسجد فأخرج إحدى رجليه من اسكفة المسجد وبقيت الأخرى في المسجد فقلت بيني وبين نفسي ذلك فأقبل علي بوجهه فقال: بأي شيء تفتتح القرآن إذا فتحت الصلاة؟ قلت: بشم الله الرَّحمنِ الرَّحِيمِ - قال على شيء على شم خرج، وأخرج الدارقطني عن ابن عمر أن رسول الله على قال: كان جبرئيل إذا جاء بالوحي أوّل ما يلقي على شيئسيدِ آلهَ التَخْفِي الرَّحَيدِ .

<sup>(</sup>٤) سورة المزمل، الآية: ٨.

تفسير البرهان عن تفسير العياشي عن أبي حمزة عن أبي جعفر عليه قال: سرقوا أكرم آية في كتاب الله: بِسْمِ اللهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ، وعن الحسن بن خرزاد وروي عن أبي عبد الله عليه قال: إذا أمَّ الرجل القوم جاء الشيطان الذي هو قريب الإمام فيقول: هل ذكر الله؟ يعني: هل قرأ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ؟ فإن قال: نعم هرب منه، وإن قال: لا ركب عنق الإمام ودلّى رجليه في صدره فلم يزل الشيطان إمام القوم حتى يفرغوا من صلاتهم. وعن عيسى بن عبد الله عن أبيه عن جدّه عن علي عليه قال: بلغه أن أناساً ينزعون بِسْمِ اللهِ الرَّحمنِ الرَّحِيمِ. قال: هي آية من كتاب الله أنساهم إياها الشيطان، وعن إسماعيل بن مهران قال قال أبو الحسن الرضا عليه إن بِسْمِ اللهِ الرَّحمنِ الرَّحِيمِ أقرب إلى اسم الله الأعظم من سواد العين إلى المختار قال بياضها، أقول وسواد عين البسملة هو الله حيث توسط بياضها، وعن خالد بن المختار قال سمعت جعفر بن محمد عليه يقول: ما لهم قاتلهم الله عمدوا إلى أعظم آية في كتاب الله فزعموا أنها بدعة إذا أظهروها وهي بِسْمِ اللهِ الرَّحمنِ الرَّحِيمِ.

الصلاة وليكن عبد الله بسملة لله في مجراه ومرساه، فابتداء أقواله وأفكاره وأعماله «بسم الله» وإذا نام «بسم الله» وأعماله «بسم الله» وإذا حضر الموقف «بسم الله» وليكن هو بتمامه اسماً لله، يدل بكله على الله، إعلاناً – بالثناء على الله، وإذاعة لذكر الله، كما وإن الكون كله اسم الله.

فما لهم تركوا أفضل آية من كتاب الله، أخفتوا بها ثم تركوها، والكتاب القاطع والسُّنّة القاطعة حجتان لا مرد لهما أنها آية (١) يجهر بها في

وأخرج الدارقطني، والبيهقي، عن أبي هريرة أن النبي على كان إذا قرأ وهو يؤم الناس افتتح بِسْمِ اللهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ، وأخرج أبو عبيد وابن سعد في الطبقات وابن أبي شيبة وأحمد وأبو داود وابن خزيمة وابن الأنباري في المصاحف والحاكم وصححه والخطيب وابن عبد البر كلاهما في كتاب المسألة عن أم سلمة أن النبي على كان يقرأ «بِسْمِ اللهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ الْحَمْدُ لِلَّهِ..» قطعها آية آية وعددها عدّ الإعراب وعد بِسْمِ اللهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ ولم يعد عليهم، وأخرج الثعلبي عن أبي هريرة قال: كنت مع النبي على المسجد إذ دخل رجل يصلي=

<sup>(</sup>۱) في تفسير الثعلبي روى الشافعي عن مسلم بن جريح عن ابن أبي مليكة عن أم سلمة أنها قالت: قرأ رسول الله على فاتحة الكتاب فعد ﴿ أَسَدِ عَلَيْ النَّيْنِ النِيْنِ النِيْلِ النِيْنِ النِيْنِ النِيْنِ النِيْلِ الْمِيْلِ الْمِيْلُ الْمِيْلُ الْمِيْلُ الْمِيْلُ الْمِيْلُ الْمِيْلُ الْمِيْلُ الْمِيْلُ الْم

الجهرية فرضاً وفي الإخفاتية نفلاً. فمن تركها فلا صلاة له كما استفاضت بها السُّنة مهما اختلف المتخلفون عنها فيها.

فعلى كل من يؤمن بالقرآن وأنه لم يحرف بزيادة ولا نقصان، الإيمان بأنها آية من القرآن.

وعلى كلّ من يؤمن بالسنة المحمدية أن يتابع أثر الرسول فيما كان يفعل ويقول، وكما أجمع عليه أئمة أهل البيت المسلل والخلفاء الثلاثة في أصلها، والشافعي في الجهر بها، وأحمد أنها آية منها، وأبو حنيفة في أصل قراءتها وجماعة آخرون من الصحابة والتابعين (١) في أنها آية جهراً أو إخفاتاً (٢).

فافتتح الصلاة وتعوذ ثم قال: الحمد لله رب العالمين - فسمع النبي على فقال: يا رجل اقطعت على نفسك الصلاة؟ أما علمت أن ﴿ نِسَدِ اللّهِ النّجْزِ النّجَدِ ﴾ من الحمد فمن تركها فقد ترك آية ومن ترك آية فقد أفسد عليه صلاته وأخرجه الثعلبي عن طلحة بن عبيد الله مثله، وأخرج الشافعي في الأم والدارقطني والحاكم وصححه والبيهقي عن معاوية أنه قدم المدينة فصلى بهم ولم يقرأ ﴿ نِسَدِ اللّهِ النّجْزِ النّجَدِ ﴾ ولم يكبر إذا خفض وإذا رفع فناداه المهاجرون والأنصار حين سلم يا معاوية! أسرقت صلاتك؟ أين ﴿ نِسَدِ اللّهِ النّجْزِ النّجَدِ ﴾ وأين التكبير؟ فلما صلى بعد ذلك قرأ ﴿ نِسَدِ اللّهِ النّجَدِ النيهقي عن الزهري قال: لأم القرآن وللسورة التي بعدها وكبر حين يهوي ساجداً، وأخرج البيهقي عن الزهري قال: سنة الصلاة أن يقرأ بِسْم اللهِ الرّحمنِ الرّجيمِ عمرو ابن سعيد بن العاص بالمدينة وكان رجلاً حيباً!

<sup>(</sup>Y) رواه عن النبي على فيمن رواه علي بن أبي طالب على وعمار وأبو هريرة وأنس وابن عمر أنه صلى خلف النبي على وأبو بكر وعمر فكانوا - يجهرون بـبِسْم اللهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ والنعمان بن بشير أن رسول الله على قال: أتى جبرئيل فجهر بها، والحكم بن عمير أنه على جهر بها في المكتوبة والنافلة، وعن عائشة أنه على كان يجهر بها، وأخرج الدارقطني عن أبي هريرة قال قال رسول الله على: علمني جبرئيل الصلاة فقام فكبّر لنا ثم قرأ ﴿ يِسْسِمِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

فحتى ولو لم تكن آية فلتقرأ قبل كل تلاوة لا سيما القرآن، فكل أمر ذي بال لا يبدأ فيه بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ فهو أقطع أو أبتر أو أجذم كما في مستفيض السُّنة فهلًا تكون الفاتحة أمراً ذا بال وفي الصلاة وهي خير موضوع، وهذه عمود الدين وتلك عمود القرآن، إذاً فالصلاة دون بسملة مقطوعة بتراء والله منها براء.

وكما أن الفاتحة هي فاتحة الكتاب، فأولى بالبسملة لأنها فاتحة لكلّ كتاب من قرآن وسواه.

فكيف لا يجهر بها أو تترك من أصلها وهي إعلان ثناء على الله وكما يعلن بالشناء على الله وكما يعلن بالشناء على غير الله: ﴿ فَأَذْكُرُواْ اللّهَ كَذِكْرُواْ اللّهَ كَذِكْرُواْ اللّهَ كَذِكْرُواْ اللّهَ كَذِكْرُواْ اللّهَ كَذِكْرُا في إكثاره، وأشد تبركاً في إنساح به وأشد معرفياً في عبوديته:

ولأن القرآن هو كتاب من الله إلى الناس ليحيدوا عن أخلاق النسناس نرى كتاب الله يبدأ باسم الله ويختم بالناس، إيحاء بأنه يحمل جميع رحمات الله، عامة رحمانية، وخاصة رحيمية للجنة والناس وللعالمين أجمعين.

<sup>=</sup> جدعان أن العبادلة كانوا يستفتحون القراءة بيسم الله الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ يجهرون بها وهم: عبد الله بن عباس وعبد الله بن عمر وعبد الله بن الزبير، وأخرج البزار والدارقطني والبيهقي في شعب الإيمان من طريق أبي الطفيل قال: سمعت علي بن أبي طالب عبي وعماراً يقولان: إن رسول الله عبي كان يجهر في المكتوبات ببسم الله الرحمن الرحيم في فاتحة الكتاب، وأخرج الطبراني والدارقطني والبيهقي في شعب الإيمان من طريق أبي الطفيل والدارقطني والحاكم عن أنس قال: سمعت رسول الله يهي يجهر بيسم الله الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ، وأخرج الدارقطني عن علي بن أبي طالب عبي قال: كان النبي يهي يجهر بيسم الله الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ في السورتين جميعاً، وأخرج عن ابن عمر قال: صليت خلف النبي في وأبي بكر وعمر فكانوا يجهرون بيسم الله الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ، وأخرج عن النعمان بن بشير قال قال رسول فكانوا يجهرون بيسم الله الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ، وأخرج عن النعمان بن بشير قال قال رسول الله عبد المقبة فجهر بيسم الله الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ.

وكما التنزيل بازغ باسم الله كذلك التأليف، فهو البداية وهو النهاية، وهو المبدأ وهو الغاية.

ولكي نقرأ القرآن سوراً أم آيات فلنبدأ بالاستعاذة ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْءَانَ فَاسْتَعِدْ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ (١) فقل: أعوذ بالله - أو - أستعيذ بالله من الشيطان الرجيم.

يردد المسلم هذه السورة قليلة الآيات، كثيرة الطويّات والمحتويات في الصلاة مرات ومرات، حين يقف بين يدي ربه مبتهلاً، فارضاً أو متنفلاً، ولا تقوم صلاة إلّا بها وكما استفاض عنه على الله الله الله الكتاب.

وفيها من كليات التصورات الأصلية والعقيدة الإسلامية، والمشاعر السلمية السليمة، ما توحي بطرف من حكم اختيارها مناجاة في معراج الصلاة، فكل صلاة دونها باطلة، وكل صِلات من دونها عاطلة، كما وكل صراط غيرها مائلة قاحلة.

إن الصلاة وهي خير موضوع، وقد وضعت الحمد قبلها كخير موضوع في خير موضع، إنها تتبنى أركاناً معنوية هي الركينة فيها وقد تتبناها أركانها بسائر فروضها الظاهرية.

فلتعرف يا عارجاً معراج ربك من أنت؟ وأمام من واقف أنت؟ وماذا تعني فيما تفعله وتقوله أنت؟:

أنت اللّشيء حقاً، مهما كنت شيئاً بما هباك الله، فكلّ شيئك أمام ربك لا شيء، فإنه الواهب كل شيء لكل شيء!

وهو كل شيء إذ خلق الشيء الذي منه كل شيء لا من شيء!

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٩٨.

أنت الفقير في غناك فكيف لا تكون فقيراً في فقرك، وهو الغني. .

اعرف من أنت، وأمام من واقف أنت، وماذا تقول أو تعني بما تفعله أنت، ولتكن في صلاتك قطعاً بصلاتك عما سوى الله، وصلة كُلُّك بالله، ولا حول ولا قوة إلّا بالله.

### ﴿يِنْدِ اللهِ الْكِنِ الْتِيدِ ( ﴾:

لأنها تحوي ما تحويه الحمد كما حوت هي القرآن كله، فالبسملة إذاً هي القرآن كله، فعلينا التدبر فيها بكل أناقة وعملاقة لكي نحصل - لأقل تقدير - على الأصول الثلاثة، المستفادة من خماسية الكلمات في البسملة.

فالباء هي مثلثة المعاني مصاحبة واستعانة وابتداء، والاسم مسبّعة المصاديق والحاصل واحد وعشرون أكثرها معنية بالبسملة، و «بسم» تتعلق بالمعاني الثلاثة: أبتدىء وأصاحب وأستعين باسم الله الرحمن الرحيم.

وهل الاسم من الوسم: العلامة؟ أو السّمو: الرفعة؟ ظاهر الأدب لفظياً والمناسبة معنوياً يساعد الوسم، قلباً للواو إلى الألف خلاف السّمو، وأن الاسم علامة لمسماه وليس يعلوه مرتفعاً عليه.

إلّا أن وصليَّة الألف حذفاً لها عند الوصل، دليل لعدم أصالة الألف بديلة عن الواو، ثم تصغيره على سُميّ وجمعه الأسماء دليل حذف الواو عن آخره، وإلّا فلا سميّ ولا أسماء ولا حذف للألف عند الوصل لو كانت من الأصل.

إذاً فالاسم من السُّمو الرفعة، رفعة العلامة على المعلم، في الدلالة دون الرتبة حيث الاسم يتقدم المسمى معرفة مهما كان المسمى يتقدمه مرتبة ورفعة.

وعلَّه مشتق من الوسم والسمو معاً باعتبار المعنيين واللفظ للسمو، فهو

- إذاً - علامة للشيء تعلوه لتدل عليه، علق التدليل دون التعالي لديه، مهما كان أدنى منه أو يساويه أم ويعلو عليه.

ثم الاسم منه لفظي هو الأدنى علامة فإنه بالوضع، ومنه عيني وهو أعلى منه حيث الدلالة ذاتية دون وضع، ثم الاسم العيني لله تبارك وتعالى منه ذاتي كصفات ذاته الثلاث: الحياة والعلم والقدرة، أم فعلي كصفات الفعل المشتقة من صفات الذات، أم خلقي كسائر الخلق، فإنه مثل لله يدل عليه بما يفتقر في ذاته إليه.

- ١ فمن أسمائه اللفظية: «الله الرحمن الرحيم» إمّا هيه.
  - ٢ وأسمائه الذاتية هي واقع الحياة والعلم والقدرة.
    - ٣ وأسمائه الفعلية هي واقع صفاته الفعلية.
      - ٤ ومن أسمائه الخلقية كلّ الخليقة.
      - ٥ ثم الخاص منها أنت الواقف أمامه.
    - ٦ ثم الأخص منها العبادة فإنها سمة من سماته.
- ٧ ثم أخص الخواص هم أنبياء الله وأفضلهم خاتمهم وأئمة أهل بيته المعصومين عليتيلا.

ففي اسمه اللفظي تأتي الابتداء والمصاحبة كما يروى عن الإمام على على الله الله العبد إذا أراد أن يقرأ أو يعمل عملاً فيقول: ﴿ يِسْدِ اللهِ الرَّخْنِ الرَّحْنِ الرَّحْنِ الرَّحَانِ اللهِ الله أعمل هذا العمل، فكل عمل يعمل يبدأ فيه ﴿ يِسْدِ اللهِ الرَّحَانِ الرَحَانِ الْحَانِ الرَحَانِ الرَحَانِ الرَحَانِ الرَحَانِ الرَحَانِ الْحَانِ الْحَانِ الْحَانِ الْحَانِ الْحَانِ الْحَانِ الْحَانِ الْحَانِ

<sup>(</sup>۱) تفسير البرهان نقلاً عن تفسير الإمام العسكري عليه عن الإمام علي عليه وعن محمد بن جرير الطبري بإسناده عن ابن عباس قال: إن أوّل ما نزل به جبرئيل على محمد عليه قال: يا محمد قل أستعيذ بالسميع العليم من الشيطان الرجيم ثم قال: قل: بِسْمِ اللهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ، قال قال له جبرئيل: قل بسم الله يا محمد! يقول: اقرأ بذكر الله ربك وقم واقعد بذكر الله.

وفي أسماء الذاتية والفعلية تأتي الاستعانة كما عن الإمام علي الهادي علي الستعين على أموري كلها بالله الذي لا تحق العبادة إلا له الهادي علي المساء، المهادي علي المساء، مهما له (۱) وأما الابتداء فضلاً عن المصاحبة فلا يناسبان هذه الأسماء، مهما صاحبنا الله بصفاته الفعلية أم والذاتية بضرب من التأويل، و«الاسم صفة لموصوف» (۲) ونحن لا نصاحب صفات الله أو نبتدئ بها، فإن صفاته تعالى تصاحبه ذاتية أم فعلية، ونحن نستعين بها فيما نروم من مرضاته.

وفي أسمائه الخلقية بوجه عام لا مصاحبة ولا استعانة ولا ابتداء إلّا في مثلث الخواص، اللّهم إلّا مصاحبة في عبادة الله والسجود لله ف ﴿وَلِلّهِ يَسْجُدُ مَن فِي السّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظِلَالُهُم. . . ﴾ (٣) واستعانة بهم فيما يصح سلوكاً إلى الله.

وفي ذاتك كاسم من أسمائه الخلقية تأتي مثلث معاني الباء، مصاحبة واستعانة وابتداء، أصاحب نفسي في عبادة الله وسواها فلأجرّدها عن الهوى حيث النفس آية من آيات الله فلتصاحب نفسها كآية تدل على الله.

وأبتدىء بنفسي في العبادة وسواها مما يرضاه الله، حيث البداية في الخير بازغة بنفسك ثم من سواك: ﴿فُوا أَنفُسَكُم وَأَهْلِيكُمْ نَارًا﴾(٤).

ثم ابتداءً بعبادة الله وبكل فعل يرضاه الله تقديماً لمرضاته على سواه، ومصاحبة لها على أية حال، واستعانة بها في كل حلِّ وترحال: ﴿وَاسْتَعِينُواْ وَمُصاحبة لها فَلْ وَتُرَالُ: ﴿وَاسْتَعِينُواْ وَكُما عَنَ الْإِمامِ الرَضَا عَلَيْتُهِ: وَالْضَلَوٰةُ وَإِنَهَا لَكِيدَةُ إِلَّا عَلَى الْخَلْشِعِينَ﴾ (٥) وكما عن الإمام الرضا عَلَيْتُهِ:

 <sup>(</sup>١) تفسير الإمام العسكري عن الإمام على 樂業.

<sup>(</sup>٢) ابن بابويه بسنده عن ابن سنان قال: سألت أبا الحسن الرضا عليه عن الاسم، ما هو؟ قال: صفة لموصوف.

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٤) سورة التحريم، الآية: ٦.

 <sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: ٤٥.

أُسِمُ على نفسي سمة من سمات الله وهي العبادة والسّمة هي العلامة (١).

ثم ابتداءً - في عبادة الله - برسول الله الله وأهل بيت الرسالة كدلالة للطريق فهم السبل إلى الله والأدلاء على الله.

واستعانة بهم في سلوكنا إلى الله، ومصاحبة لهم، فما صحبة الرسول هي ملازمته في حياته الجسدية الدنيوية، بل هي صحبته في رسالته الإلهية، استناناً بسنته واتباعاً لشرعته واستجابة لدعوته، فهم القائلون «نحن أسماء الله الحسنى» ويصدقهم قول الله. ﴿...وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَاءَ كُلُهَا﴾ (٢) فإنهم الذوات القدسية من أهل بيت الرسالة المحمدية عَلَيْظِ كما ﴿مُمَّ عَرَبُهُم ﴾ (٣) يدل عليه حيث «هم» وهو لذوي العقول لا تعني إلّا إياهم!

فنحن في مثلث الاستعانة المصاحبة الابتداء للسبعة أسماء الله، إلّا ما لا يناسب ساحته وسماحته، فابتداء كل أمر ذي بال ببسم الله توحيد لله، وتركه إلحادٌ في الله، وإشراك غيره في الابتداء به ابتداع وإشراك بالله، وكل ذلك - لأقل تقدير - في لفظة القول، وعلى الموحد أن يوحد الله قالاً وحالاً وافعالاً.

ولأن الاسم في ﴿ بِسْدِ ﴿ بِسْدِهِ ﴾ جنسه لا شخصه، فقد تعني كلّ هذه الأسماء، حيث تتبنّاها «اللهِ - الرَّحْمنِ - الرَّحِيمِ».

فالله هو ذاته بصفاته الذاتية والفعلية كما هو اسمه اللفظي، والرحمن صفاته الفعلية العامة، والرحيم هي الخاصة، وهما تعمان المنفصلة وسواها وهكذا تعني البسملة ما تعنيه السبع المثاني والقرآن العظيم جملةً وتفصيلاً!

<sup>(</sup>١) تفسير البرهان ١: ٤٤ عن ابن بابويه القمي في توحيده بإسناده إلى علي بن الحسن الفضال عن أبيه قال سألت الرضا علي عن بسم الله قال . . .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٣١.

ثم «اللهِ - الرَّحْمنِ - الرَّحِيمِ» أسماء ثلاثة تكفي عن سائر الأسماء ولا تكفي عنها سائر الأسماء.

فرالله هو اسم للذات المقدسة لا يسمى به سواه ﴿ هَلَ تَعَلَّرُ لَهُ سَمِيًّا ﴾ (١) كلّ يا الله! وهو الاسم الأعظم الظاهر، كما «هو» هو الأعظم الباطن، وقد اشتقت منه كلمة التوحيد: «لا إِلهَ إِلّا الله الله عيث ألّفت من حروفه الثلاثة، وكذلك «هو» في وجه (٢).

وفيما يروى عن أمير المؤمنين عَلِيَكُ «الله أعظم الأسماء من أسماء الله وهو الاسم الذي لا ينبغي أن يسمى به غير الله لم يتسم به مخلوق».

فطالما المشركون يسمون أصنامهم وطواغيتهم آلهة، ولكنهم لم يسموها «الله» إذ كانوا يرونه الأصل في الألوهية فحادوا عن تسميتها باسم «الله».

فكما الله واحد في ذاته وأفعاله وصفاته كذلك في اسمه «الله» وقد ذكر في الذكر الحكيم مرة وهي أكثر بكثير من سائر أسمائه وأسماء من سواه اهتماماً زائداً به إلى مسماه، وأنه اسم للذات المقدسة المستجمعة لجميع صفات الكمال جمالاً وجلالاً.

ثم ﴿ اللهِ ﴾ علم للذات المقدسة، سواء - أكان أصله «الإله»، معرفاً فعلم باختصاص أم علماً في الأصل عربياً كان أم عبرياً أو سريانياً، جامداً أو مشتقاً، كما اختلف فيه علماء اللغة والأدب واحتاروا فيه كما احتار الفلاسفة والعرفاء في ذاته المقدسة وصفاته ذاتية وفعلية.

<sup>(</sup>١) سورة مريم، الآية: ٦٥.

<sup>(</sup>٢) من لطيف الأمر في ميّزات اسم الجلالة «الله» بين أسمائه الحسنى أنك كلما حذفت منها حرفاً تبقى الدلالة على الذات المقدسة بحاله ومحفوظة عن شريك ف «الله» تجده محذوف الألف في «الله» ومحذوف اللام أيضاً في «إله» ثم محذوف اللام الثاني في «هو» حيث الواو ليست فيه متناً يبقى كما وتحذف في «هم – هما» ف «الله» و«هو» اسمان مختصان بالذات المقدسة.

وعلى أية حال فالألف واللّام فيه أصليان لا تسقطان ولا الألف، بخلافهما في التعريف والوصل، فالهمزة أصل وليست وصلاً سواءً أكان أصلها غيرها وهي بديلها أم هي هيه، وحتى إذا كان للتعريف فهو الآن لا يحتاج إلى تعريف فمنسلخ – هو – إذاً عن التعريف.

أو علّه ليس مشتقاً من شيء كما لا يشتق منه شيء، فلا يقال اللّهي أو الله أمّا هي.

ولأن «الله» في العبرانية في الأصل «يهواه» وعلى الهامش «الِوَه» فقد نحتمل أنه معرب «الِوَه» أم وله أصل في العربية أيضاً بين «إلّه» و«ولاه» هما من «الِوَه» -.

ولكن «إلوهيم» جمع «الِوَه» قد يجعل الأصل العبراني سواه، فإن الله لا يجمع وقد لا ينافيه كما يجمع الإله أيضاً بالآلهة وإن كان الله ليس ليجمع.

إذاً ف «إلوه» هو «إلّه» يجمع بـ «إلوهيم» في العبرية وبـ «آلهة» في العربية ولكن «الله» لا يجمع بشيء.

ثم الأصل العبراني لـ «الله» علّه كما أنه «إلوه»: «إلّه» كذلك هو وبأحرى معنوياً «يهواه».

و«الله» كاسم ظاهر لله هو أقرب أسمائه إلى الاسم الباطن «هو» وعلّه مشتق من «هو» كما هو مشتق من «إله» وقد تشهد له آياته الـ«٨٠».

ثم الأصل المشتق منه فعلاً في العربية في نظره لغوية أو سمع مما قدمناه بين «وَلَه – اَلَهَ – اَلِهَ» وتناسبه كلها في معناه، وأصل هذه الثلاث «إلّه».

فهو من «أَلَه» يعني عبد، والله هو المعبود الحق وسائر الآلهة باطلة، أم من أَلَهت إلى فلان أي سكنت ولجأت حيث يُطمئن ويسكن إليه ﴿أَلَا بِنِكِي اللَّهِ تَطَمَعُنُ ٱلْقُلُوبُ﴾(١).

<sup>(</sup>١) سورة الرعد، الآية: ٢٨.

أم من الوَلَه وهو ذهاب العقل والحيرة الكاملة التائهة، وهو واقع لا مردّ له بالنسبة للسالكين في سبيل المعرفة فقد تاهت العقول عن كنه معرفته.

أم من «لاه»: ارتفع – لأنه المرتفع المترفع عن سائر الكون ذاتاً وصفاتاً وأفعالاً وعن أن تطير إليه طائرات العقول.

أم من «ألِه فيه يألَه ألهاً» إذا تحير، إذ حارت العقول عن كنه معرفته.

أم من «لاه يلوه» إذا احتجت حيث احتجب بكنه ألوهيته، فلا يرتفع حجاب ذاته للسالكين إليه وحتى لأوّل العابدين محمد فلله فضلاً عن سواه:

يا من هو اختفى لفرط نوره الظاهر الباطن في ظهوره أم من «ألِه» الفصيل إذا ولع بأمه، حيث العباد يولعون به ويتضرعون إليه.

أم من ألِه الرجل يألَه إذا فزع حيث الخلائق يفزعون إليه ويستجيرون به.

ثمانية معان عدد أبواب الجنة الثمان كلها واردة بحق الله تبارك وتعالى فإنه: 1 - 1 المعبود - 7 - 1 المسكون إليه - 7 - 1 المؤله فيه - 3 - 1 المرتفع عن خلقه - 0 - 1 المتحيّر فيه - 7 - 1 المحتجب عن خلقه - 7 - 1 المولّع به - 7 - 1 المفزوع إليه، وهي كلها منصوصة في روايات عدة متظافرة.

ثم ﴿ النَّكْوَ فِي الدرجة الثانية من صفاته وأسمائه الحسنى، فإنها الرحمة العامة بجميع خلقه، ولا تعم صفات ذاته فضلاً عن ذاته، ف ﴿ اللّهِ كَ تعني الذات المقدسة بنوعي الصفات، و ﴿ النَّكْوَ فَي تخص صفات الفعل المتشعبة عن صفات الذات: «العلم والقدرة والحياة» فإنها صادرة عن هذه الثلاث، كما هي والذات واحدة وحدة الذات وصفات الذات، دون زيادة صفات على ذات ولا تعطيل للصفات.

ثم ﴿ الرَّحَمَاتِ وَلا تعم عامتها، وهي والرحمان والمنتان في الرحمة، ولكنما الرحمن أبلغ من الرحيم لزيادة المبنى وتوسّع المعنى، والرحيم أرق وأدق الأقلية المعنى كمّاً والمبنى، مهما كان كيفها أعمق وأشفق:

تُذكر ﴿ النَّخْزِبِ ﴾ في سائر القرآن (٥٧) مرة وحدها، أم مع الرحيم التي تقابلها، أم عامة الرحمات التي تفسرها، في حين لا نجد ﴿ النَّحَدِبِ ﴾ في سائر القرآن الـ (٥٩) مرة، لا نجدها وحدها إلّا قرينة بخاصة من الرحمات تدليلاً على أنها أخص من الرحمن.

والرحمة الرحمانية المطلقة ليست إلّا الخلق والهداية. ﴿... الَّذِي أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَامُ ثُمَّ هَدَىٰ﴾(١) وهي الهداية العامة التي تعم كلّ شيء.

ومن ثم سائر الرحمات كلها رحيمية قياساً لها، مهما كانت بالنسبة لبعض البعض، رحمانية ورحيمية مع بعض.

فَ ﴿ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ﴾ (٢) رحمانية مطلقة ، و ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ ﴾ (٣) رحيمية بالنسبة لمطلق الخلق ، ولكنها رحمانية أمام ﴿ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرُمُ ۞ ٱلَّذِى عَلَمَ بِٱلْقَلَمِ ﴾ وهذه الرحيمية رحمانية بالنسبة لرحمة الإيمان في الإنسان المعلم ما لم يعلم .

وفيما يروى عن الرسول في وأئمة أهل بيته الله تجاوب لطيف حفيف مع الآيات كما هي دأبهم دائبين مشياً على ضوء القرآن الكريم!

سورة طه، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٢) سورة العلق، الآية: ١.

<sup>(</sup>٣) سورة العلق، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٤) سورة العلق، الآيات: ٣ - ٥.

«فالرحمن اسم خاص بصفة عامة والرحيم اسم عام بصفة خاصة الله ومن خاص الرحمن اختصاصها تسمية ومعنى بالله إذ لا يسمى بها سواه، وكما لا رحمة عامة لسواه، والرحيم يسمى بها سواه كما الرحمة الخاصة كما هي له تكون لسواه، مهما بان البون بين الرحمتين على أية حال.

كما والرحمن خاصة بالأولى لعموم الخلق والهداية فيها، دون الأخرى حيث المُعادُ في المَعاد هم المكلفون فقط لا سواهم، والمرحومون بينهم هم المؤمنون لا سواهم، والرحيم تعم النشأتين «فالرحيم أرق من الرحمن وكلاهما رفيقان» (٢).

وقد تعم الرحمن الآخرة كما الأولى نسبياً ف ﴿ ٱلْمُلَكُ يَوْمَهِذِ ٱلْحَقُّ لِلرَّمْنَنِ ﴾ (٣) فهو «رحمن الدنيا والآخرة ورحيمهما ٤٠١ حيث المكلفون كلهم يحشرون برحمة رحمانية كما خلقوا أوّل مرة ثم المؤمنون منهم يرحمون برحمة رحيمية.

ولأن الرحمة العامة أوفق بالأولى من الأخرى، كما الخاصة أوفق بالأخرى من الأولى، إذاً ف «الرحمن رحمن الدنيا والرحيم رحيم الآخرة» (٥) . ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتَ كُلَّ شَيَّةً فَسَأَكُتُبُهُا لِلَّذِينَ يَنْقُونَ ﴾ (٢) فالرحمة

 <sup>(</sup>١) نور الثقلين عن الإمام الصادق ﷺ.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ١: ٩ - أخرج البيهقي عن ابن عباس عن النبي في حديث تقسيم الحمد، بين الله وعبده فإذا قال العبد ﴿ يَسْسِيرِ اللَّهِ النَّكْفِ النَّكَافِ اللَّهِ عالَى الله عبدي دعاني باسمين رفيقين أحدهما أرق من الآخر فالرحيم أرق من الرحمن وكلاهما رفيقان.

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر – أخرج ابن أبي شيبة عن عبد الرحمن بن سابط قال: كان رسول الله الله يدعو بهؤلاء الكلمات ويعلمه: اللهم فارج الهم وكاشف الكرب ومجيب المضطر ورحمن الدنيا والآخرة ورحيمهما ارحمني رحمة تغنيني بها عن رحمة من سواك.

<sup>(</sup>٥) مجمع البيان للطبرسي عن أبي سعيد الخدري عن النبي 🏥 : . .

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الآية: ١٥٦.

الواسعة هي الرحمانية حيث تسع كل شيء، والمكتوبة هي الرحيمية التي تخص المؤمنين المتقين.

وما «الرحمن بجميع خلق والرحيم بالمؤمنين خاصة» (١) إلّا بياناً لمصداق خاص للرحيم بين مختلف مصاديقها، فإنها تعمّ الكافر الذي هو في سبيل الهدى كما تصرح لها آيات وتلمح لها أخرى، كما تعم السابقين والمقربين المخلصين، وبينهما متوسطون، وهم المؤمنون فعلاً بدرجاتهم ﴿ إِللَّمُونِينَ رَءُونُ تَحِيمٌ ﴾ (٢).

ثم الرحمة وهي في الخلق رقة، ليست في الخالق كما هيه، فإنه "رحيم لا يوصف بالرقة" (٣) ف "إن الرحمة ما يحدث لنا منها شفقة، ومنها وجود، وإن رحمة الله ثوابه لخلقه، والرحمة من العباد شيئان أحدهما يحدث في القلب الرأفة والرقة لما يرى بالمرحوم من الضر والحاجة وضروب البلاء، والآخر ما يحدث منا بعد الرأفة واللطف على المرحوم، والمعرفة بما نزل به، وقد يقول القائل: انظر إلى رحمة فلان، وإنما يريد الفعل الذي حدث عن الرقة التي في قلب فلان، وإنما يضاف إلى الله عز وجل من فعل ما حدث عنا من هذه الأشياء، وأما المعنى الذي في القلب فهو منفي عن الله حدث عنا من نفسه، فهو "رحيم لا رحمة رقة" (٤).

فالرحمن والرحيم هما من الصفات المتشابهة: كالسميع والبصير وأضرابهما يجب أن تجرد لله عن صفات الحدوث، مشاركة في الألفاظ ومباينة في المعاني، فإنه تعالى وتقدس «باين عن خلقه وخلقه باين عنه»

<sup>(</sup>١) تفسير البرهان ١: ٤٤ محمد بن يعقوب بإسناده عن عبد الله بن سنان قال سألت أبا عبد الله على الله عن تفسير بِسُم اللهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيم فقال...

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآية: ١٢٨.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة عن الإمام أمير المؤمنين ﷺ.

<sup>(</sup>٤) في كتاب الإهليلجية عن الإمام الصادق عليه الله .

وإذا كان البدء باسم الله يمثّل ما يعيشه المسلم من الكلية الأولى من توحيد الله، فإن استغراق الرحمة لحالاتها ومجالاتها رحمانية ورحيمية يمثّل كلية ثانية تقريراً لعلاقة المسلم في حياته كلها بالله، عائشاً في ظلال رحمته أينما حلّ وارتحل.

وقد أجملت البسملة عن الأصول الثلاثة، ما توضّحه الفاتحة، وتفصّله القرآن العظيم.

فرنسير الله تعني الفقر إلى الله، ولزوم مصاحبة عبادة الله، تدليلاً
 من رسول الله، وسواها مما تعنيه في مثلث معاني الباء ومسبّع الاسم.

كما ﴿ اللهِ ﴾ تدل على وحدانيته، حيث الكائن اللهمحدود وهو صرف الوجود بكافة اللهنهايات من كمالات الوجود، يستحيل تعدده، فإن لزام التعدد وجدان كلّ ما يفقده الآخر وهو نقص وحدّ.

ثم الرحمن تدلنا على باسط رحمته وواسع رأفته، وقضيتُه ﴿أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُم ثُمُّ هَدَىٰ﴾ (٢) وكما الأشياء درجات، فهدايتها درجات حسب الدرجات، وللإنسان وهو في أحسن تقويم أعلى الهدايات.

ثم الرحيم تقتضي هذه الرحمة الخاصة بالإنسان، وقضيتها هداية الوحي المعصوم بواسطة نبي معصوم حيث يحمل رسالة الله بهداه، وقضيتُه ثانية

<sup>(</sup>١) سورة الصافات، الآيتان: ١٥٩، ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ٥٠.

ضرورة المعاد ﴿ لِتُجْزَىٰ كُلُّ نَقْسٍ بِمَا شَعَىٰ ﴾ (١) ولولا المعاد لكانت رحمة الهداية زحمة، وكيف العالم القادر العدل الرحيم يترك القضاء العدل بين عباده؟ فإذ لا نرى جزاء وفاقاً في الأولى فليكن في الأخرى ﴿ فَلِلَّهِ ٱلْآخِرَةُ وَ الْأُولَى ﴾ (٢).

فهذه جملة مما في البسملة من المبدأ والمعاد وما بين المبدأ والمعاد.

وعل من حكم تثليث الأسماء «اللهِ - الرَّحْمنِ - الرَّحِيمِ» لتشمل عباد الله أجمع ﴿ فَيَنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ، وَمِنْهُم مُّقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِالْخَيْرَتِ ﴾ (٣) فهو ﴿ اللهِ ﴾ للسابقين إذ يعبدونه لأنه الله وتلك عبادة الأحرار، وهو الرحيم للمقتصدين إذ يعبدونه بين طامع في ثوابه وخائف من عقابه، وهو الرحمن بسائر خلقه من الظالمين من يعفى عنهم ومن لا يعفى، فإنهم تشملهم رحمته الرحمانية في الدنيا مهما كانوا كافرين!.

والبسملة حتى الضالين من كلامنا كما علّمنا ربنا كيف نكلّمه في معراجنا، فإنه تعالى لا يستعين أو يبتدى، ويصاحب أمراً في أموره ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ (٤) كما وأنه لا يعبد ويستعين وإنما يُعبد ويستعين وإنما يُعبد ويستعان، ولا يطلب الهداية لنفسه إلى صراطه المستقيم، مهما يحمد نفسه بـ ﴿ أَلْحَكُمُ لِللهِ رَبِّ الْعَلْمِينَ ﴾ ولكنه أيضاً إعلام وتعليم.

فَ ﴿ يِسْدِ اللَّهِ ﴾ في كلَّ ما عناه لأنه «الله» و ﴿ يِسْدِ اللَّهِ ﴾ لأنه «الرحمن» و ﴿ يِسْدِ اللَّهِ ﴾ لأنه «الرحيم» فإذا ﴿ اَلْحَكُمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ .

سورة طه، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>۲) سورة النجم، الآية: ۲٥.

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٤) سورة يس، الآية: ٨٢.

## ﴿ ٱلْحَكَمَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَكَلَمِينَ ۞ :

إن ﴿ اَلْحَكُمْدُ لِلَّهِ ﴾ تتلو البسملة في الفضيلة فإنها بداية كل أمر ذي بال كما هيه فـ «كلّ أمر ذي بال لم يبدأ، فيه بحمد الله فهو أقطع » (١) فإنها بلام المجنس تستغرق كل حمد من كل حامد لله دون إبقاء، إذ تستجيش له كل حمد دون سواه، أولاً لأنه «اللهِ – الرَّحْمنِ – الرَّحِيمِ » وأخيراً لأنه ﴿ رَبِّ الْعَكَلَمِينَ ﴾ . ﴿ مِنْ اللهِ عَرْمِ اللهِ عَرْنَ سواه ف ﴿ لَهُ الْحَمَّدُ فِي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهِ عَرْنَ اللهِ عَرْبَ اللهِ عَرْبَ اللهُ عَرْبَ اللهِ عَرْبَ اللهِ عَرْبَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

إنها فاتحة الكتاب كأول دعوى في الأولى، ثم في الأخرى لأهل الجنة هي آخر دعوى: ﴿وَمَاخِرُ دَعُوطِهُمْ أَنِ الْمُمَدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ﴾ (٣): وهي خير تحميد لله تبارك وتعالى بخير أوصاف كما علمها عباده المخلصين: ﴿وَقُلِ الْمُمَدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ﴾ كما هنا وفي سواها الحَمَدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ كما هنا وفي سواها ﴿ الْحَمَدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ كما هنا وفي سواها ﴿ فَ الْحَمَدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ (١) وقد ذكرت الحمد لله رب العالمين قرينة بربوبيات خاصة (٣٢) مرة في سائر القرآن، بياناً لربوبيته تعالى في مختلف الخلق والتدبير ويجمعه ﴿ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ .

وقد تشهد آيات من الحمد بخماسية السبب في اختصاص الحمد به دون سواه.

فَلَانَهُ اللهُ: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي لَمْ يَنَّخِذُ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن لَمُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ ﴾ (٧)

<sup>(</sup>١) حديث مستفيض في الحمد والبسملة عن الرسول عليه والأئمة من آل الرسول عليه .

<sup>(</sup>۲) سورة القصص، الآية: ۷۰.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٤) فإنها بنفس الصيغة تذكر في (٦: ٤٥) (١٠: ١٠) (٣٧: ١٨٢) (٣٩: ٥٥) (٤٠: ٥٥).

<sup>(</sup>٥) سورة الإسراء، الآية: ١١١١.

<sup>(</sup>٦) سورة غافر، الآية: ٦٥.

<sup>(</sup>٧) سورة الإسراء، الآية: ١١١١.

ويا له من تجاوب لطيف بين القرآن المحكم «الحمد» والقرآن المفصل في آيات الحمد ما يُطمئِن أن السبع المثاني صورة مصغّرة عن القرآن العظيم.

إِن ﴿ اَلْحَكَمْدُ لِلَهِ رَبِّ الْعَكَمِينَ ﴾ هي «رأس الشكر» (٥) و «فاتحة الشكر وخاتمته» (٦) فاثقاً على النعم المشكور لها فلا قيمة لها أمامها (٧) وهي كمال العقل في مدحته لربه (٨).

 <sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١.
 (٢) سورة الكهف، الآية: ١.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر، الآية: ٩٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر، الآية: ٧٤.

<sup>(</sup>٥) الدر المنثور ١: ١١ - أخرجه جماعة من أرباب السنن عن عبد الله بن عمرو بن العاص عن رسول الله عليه . .

<sup>(</sup>٦) تفسير الفخر الرازي ١: ٢٨٤ روي عن النبي ﷺ أن إبراهيم الخليل ﷺ سأل ربه وقال: يا رب! ما جزاء من حمدك؟ فقال: الحمد لله، فالحمد لله فاتحة الشكر وخاتمته.

<sup>(</sup>٧) الدر المنثور ١: ١١ – ١٧ – أخرج جماعة عن أنس قال قال رسول الله ﷺ: ما أنعم الله على عبده نعمة فقال: الحمد لله إلا كان الذي أعطى أفضل مما أخذه وروى مثله عن جابر والحسن عنه ﷺ وفي تفسير الفخر الرازي عن النبي ﷺ أنه قال: إذا أنعم الله على عبده نعمة فيقول العبد ﴿ أَلْحَمْدُ لِللّهِ ﴾ فيقول الله تعالى: انظروا إلى عبدي أعطيته ما لا قدر له فأعطاني ما لا قيمة له ، أقول: وهذه نهاية الرحمة الإلهية ومما لا قدر له أنه علمنا الحمد له ثم وفقنا بالحمد له ثم قدر أنه لا قيمة له!.

<sup>(</sup>٨) تفسير الفخر الرازي روي عن علي ﷺ أنه قال: خلق الله العقل من نور مكنون مخزون من=

وكما لام الحمد تستغرقه لله، كذلك اللام في لله تختصه بالله دون أن يعدوه إلى سواه.

وعلى الحامد لله أن يحمده بفطرته وعقله وصدره وقلبه ولبه وفؤاده وكل جوانحه وجواره، فيصبح بكله حمداً لله وفاقاً بين جنباته دون نفاق، دون قولة فارغة منافقة يكذبها الجنان وسائر الأركان.

فعلينا أن نعيش ﴿ اَلْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ ونعيّش بـ ﴿ اَلْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ ونعيّش بـ ﴿ اَلْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ ونعيّش بـ ﴿ اَلْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ تجاوباً مع الكون كله في أو قال حتى نصبح ﴿ اَلْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ تجاوباً مع الكون كله في محراب الحمد، من رعده وبرقه والملائكة من خيفته: ﴿ وَيُسَيِّحُ الرَّعَدُ بِحَمْدِهِ وَ الْمَلَاثِكَةُ مِنْ ضَيْءٍ إِلّا يُسَيّحُ بِجَبّهِ وَ وَلِن مِن شَيْءٍ إِلّا يُسَيّحُ بِجَبّهِ وَ لَكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ (١) ومن كلّ شيء: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلّا يُسَيّحُ بِجَبّهِ وَلَكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ (١) .

ومن لزام الحمد معنوياً أن يشفّع بالتسبيح، تسبيحاً بحمده، حيث الحمد ثناء على ثبوتية الصفات، فلأنها فيما نعرفه من صفات تصاحب خالجة الإمكانيات الخارجة عن ساحة الذات، نسبّحه بحمده عن صفات الممكنات، فنعني من حمده بعلمه وحياته وقدرته نفي الجهل والموت والعجز عن ذاته حيث الثابتات منها في معروفنا ممكنات ولا نستطيع تصورها كما يناسب ساحة قدسه ف ﴿ سُبّحَنَ اللّهِ عَمّاً يَعِيثُونَ ﴿ اللّهِ عَبّا لَلّهِ عَبّا يَعِيثُونَ ﴿ اللّهِ عَبّا يَعِيثُونَ اللّهِ عَبّا يَعِيثُونَ اللّهِ عَبّا يَعِيثُونَ ﴿ اللّهِ عَبّا يَعِيثُونَ اللّهُ عَبّا يَعِيثُونَ اللّهُ عَبّا يَعِيثُونَ اللّهُ عَبّا يَعْمِيثُونَ اللّهِ عَا يَعْمِيثُونَ اللّهُ عَبّا يَعِيثُونَ اللّهُ عَلّا يَعْمِيثُونَ اللّهِ عَبّا يَعْمِيثُونَ اللّهِ عَبّا يَعْمِيثُونَ اللّهُ عَمّا يَعْمِيثُونَ اللّهُ عَبّا يَعْمِيثُونَ اللّهُ عَلَا يَعْمِيثُونَ اللّهُ عَلَا يَعْمِيثُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا يَعْمِيثُونَ اللّهُ عَلَا يَعْمِيثُونَ اللّهُ عَلَا يَعْمِيثُونَ اللّهُ عَبْدُونَ اللّهُ عَلَا يَعْمِيثُونَ اللّهُ عَلَا يَعْمِي اللّهُ عَلَا يَعْمِي اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا الللّهُ عَلَا الللّهُ عَلَا الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ عَلَا الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ ا

<sup>=</sup> سابق علمه فجعل العلم نفسه والفهم روحه، والزهد رأسه والحياء يمينه والحكمة لسانه والخير سمعه والرأفة قلبه والرحمة همّه والصبر بطنه ثم قيل له تكلم فقال: الحمد لله الذي ليس له ند ولا ضد ولا مثل ولا عدل الذي ذلّ كل شيء لعزته فقال الرب: وعزتي وجلالي ما خلقت خلقاً أعز على منك:

<sup>(</sup>١) سورة الرعد، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الصافات، الآيتان: ١٥٩، ١٦٠.

لذلك لم يرد في سائر القرآن حمدٌ بألسنة غير المخلصين من المكلفين، إلّا الله حيث يحمد نفسه، فهذا نوح يؤمرُ: ﴿ فَقُلِ اَلْمَتُدُ لِلّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى الْكِبَرِ إِسْمَعِيلَ الطّالِلِينَ ﴾ (١): وإبراهي سيم ﴿ الْحَدُدُ لِلّهِ اللّهِ اللّهِ وَهَبَ لِي عَلَى الْكِبَرِ إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ ﴾ (٢) ومحمد على الله الحَمَدُ لِلّهِ ﴾ (٣) وداود وسليمان ﴿ وَقَالَا الْحَمَدُ لِلّهِ ﴾ (١) وداود وسليمان ﴿ وَقَالَا الْحَمَدُ لِلّهِ ﴾ (١) إلّا ما حكاه عن أهل الجنة وهم المطهرون من خطأ القول وخطله: ﴿ وَوَاخِدُ دَعُونِهُمْ أَنِ الْحَمَدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينِ ﴾ (٥).

فنحن إذ نؤمر بالحمد في الحمد وفي سائر الأحوال فلنشفعه بتسبيحه حتى يكون كما وصفه عباده المخلصون: ﴿وَيِلَّهِ ٱلْأَسَّمَالُهُ ٱلْحُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا اللَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ٱلسَّمَامُ اللَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ٱلسَّمَامُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ (٦).

والحمد - ككل - هو الثناء الجميل على الجميل ذاتاً وأفعالاً وصفات، في ﴿ اللَّهِ عَلَى الْجَمِيلُ ذَاتاً وأفعالاً وصفات الفعل في ﴿ اللَّهِ عَمَدٌ للذَات بصفات الفعل والأفعال، فهو ﴿ اللَّهِ عَلَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَامُ ثُمَّ هَدَىٰ ﴾ (٧) كما وأسماؤه جميلة: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى فَادَعُوهُ بِهَا ﴾ كما وذاته أجمل الذوات.

ثم وكل جمال وكمال في الخلق فائض منه وراجع إليه، فليختص به الحمد كله، كشعور يفيض به قلب المؤمن حين يذكر الله، في كل خطوة وفي كل لحظة أو لمحة، وفي كل خالجة أو خارجة، كقاعدة رصينة للتصور الايماني المباشر المعاشر.

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>۲) سورة إبراهيم، الآية: ۳۹.

<sup>(</sup>٣) سورة النمل، الآية: ٩٣.

<sup>(</sup>٤) سورة النمل، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>۵) سورة يونس، الآية: ۱۰.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الآية: ١٨٠.

<sup>(</sup>٧) سورة طه، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>A) سورة الأعراف، الآية: ١٨٠.

فليكن ﴿ اَلْحَمَدُ لِلَّهِ ﴾ كما البسملة في موقعها اللائق وهو كل أمر ذي بال، ولا أقل من أقل الحلال، فإنها في غير الحلال تستتبع ﴿ وَاسْتَغْفِرِ النَّهُ ﴾ (١).

ثم الرب هو المالك المدبر المتصرف للإصلاح والتربية اللائقة السابغة، فمن مالك لا يدبّر جهلاً أو عيّاً أو بخلاً أمّاذا، ومن مدبّر لا يملك المدبّر حتى يسطع على إصلاحه كما يحبّ ويجب، وهذا وذاك هما مطلق التدبير والملك، ولله الربوبية المطلقة لا يعرقلها أي مانع ولا يردعها أي رادع، لا كربوبية الخلق دون الأمر، ولا الأمر دون الخلق ﴿ أَلَا لَهُ الْخَانُ وَالْأَمْرُ ثَبَارَكَ اللهُ رَبُ الْمَلَمِينَ ﴾ (٢).

وكما ربوبية الخلق تعم الخلق لا من شيء كالخلق الأوّل، والخلق من شيء كسائر الخلق، كذلك ربوبية تدبير الأمر وهي هداية كل شيء لشيئه: ﴿رَبُنَا اللَّذِي أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَامُ ثُمّ هَدَىٰ﴾ (٣) من جسماد ونسبات وحسوان والملائكة والإنس والجان أم أيا كان، فلكلّ سبيل يسلكه بما هدى الله، تكوينية وغريزية وتشريعية أماهيه؟.

فإطلاق الربوبية للعالمين دون إبقاء هو نظام التوحيد الحق وجاه فوضاها التي تفسح لغير الله مجال ربوبيات أو تسمح، وقد تطاردها براهين العقل والآيات حيث توحِّد الربوبية في الله وتوحده في كافة الربوبيات.

وهذا هو مفرق الطريق بين نظام الربوبية وفوضاها، تزيل كل شائبة وكل غَبْش وهاجسة عن توحيد الله، هذه التي تعزل الرب عن الحياة وتصرفاتها، انقساماً في الألوهية بين الذات والصفات والأفعال.

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الآية: ٥٠.

ف ﴿رَبِّ ٱلْعَـٰكَمِينَ﴾ هو مالكهم وخالقهم وسائق أرزاقهم إليهم من حيث يعلمون ومن حيث لا يعلمون، فالرزق معلوم مقسوم وهو يأتي ابن آدم على أي سيرة سارها من الدنيا ليس تقوى متق بزائده ولا فجور فاجر بناقصه، وبينه ستر وهو طالبه. . )(۱).

والعالمين هم الخلق أجمعين، وهو جمع العالم من العَلم العلامة، أو من العلم المعرفة، وكل العالم يعلم ربه من العلم المعرفة، وكل العالم يعلم ربه ويسبح بحمده، وجمعه السالم سليم عن الشذوذ، ففيما يعني الخلائق أجمعين هو ترجيح لجانب العقلاء بينهم برزخاً وسطاً من الحقيقة والمجاز، أم هو حقيقة تحتاج إلى قرينة كما هنا وفي سائر الـ (٧٣) موضعاً من الذكر الحكيم، اللهم إلّا فيما يخص ذوي العقول، كذكرى القرآن: ﴿إِنَّ هُوَ إِلّا فِحَمَّ الْمَالَمِينَ﴾ (٢) والـرسول: ﴿إِنْ هُوَ إِلّا فِحَرِّ الْمَالَمِينَ﴾ (٢) ورحمة الرسالة: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلّا رَحْمَةُ الْمُعَلِمِينَ ﴾ (٤) ونذارتها ﴿لِيَكُونَ الْمَالَمِينَ الْمَالِمِينَ الْمَالَمِينَ أَنْ وَنَذَارتها ﴿لِيَكُونَ الْمَالَمِينَ الْمَالَمِينَ ﴾ (١٠).

حيث القرآن، والرسول برسالته ونذارته يخصّان العقلاء المكلفين دون سائر العالمين، ولأن الملائكة غير مكلفين برسالة القرآن ومنهم الرسل إلى الرسول على وليست لهم شهوة النفس حتى يسمى تكليفهم تكليفاً، ولم يرد في القرآن، ولا لمحة أنهم مكلفون بالقرآن، وأن أقل الجمع ثلاثة فليكن بعد عالم الإنس والجن ثالث لأقل تقدير أم يزيد لكي يعنيهم ﴿الْعَلَمِينَ﴾

<sup>(</sup>١) تفسير الإمام الحسن العسكري عَلَيْهُ عن الإمام على عَلَيْهُ .

<sup>(</sup>۲) سورة الأنعام، الآية: ٩٠.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف، الآية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء، الآية: ١٠٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الفرقان، الآية: ١.

وقد تلمح لهم آية الشورى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنِهِ خَلَقُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَثَ فِيهِمَا مِن دَابَةً وَهُو عَلَىٰ جَمْمِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ ﴾ (١) حيث الدابة العاقلة في السماوات الراجع إليها «هم» فيمن هو راجع إليه، ليست هم الملائكة، فهم إذاً ثالث من العالمين أم ويزيد.

لا تجد في سائر القرآن «عالماً» إلّا «العالمين» جمعاً للخلائق أجمعين، أم خاصاً بالمكلفين، فليعن ضروب المكلفين في إبعاد الزمان والمكان دون إبقاء.

وأفضل الربوبيات - هي طبعاً - لأفضل البريات، وهو الإنسان الذي خلق في أحسن تقويم، فشريعة الإنسان شرعة لسائر المكلفين، كما رسول الإنس رسولٌ لهم أجمعين، مهما كانوا أدنى من الإنسان كالجان، أم بمستواه في حسن التقويم كمن لا نعرفهم لحد الآن.

ثم الأفضل الأحسن بينهم! والأكثر حظوة من هذه الربوبية القمة هو الرسول محمد على فإنه أول العابدين ﴿ قُلُ إِن كَانَ لِلرَّمَانِ وَلَدُّ فَأَنَا أَوْلُ الْعَابِدِينَ ﴿ قُلُ إِن كَانَ لِلرَّمَانِ وَلَدُّ فَأَنَا أَوْلُ الْعَابِدِينَ ﴾ (٢).

تلك هي الربوبية الوحيدة الموحدة اللائقة بالذات المقدسة دون الضئيلة المحددة التي اختلقتها ركام الظنون والأساطير والتصورات الخاوية والجارفة المحازفة، خليطة من حق وأضغاث الباطل، فإذا الحق يعرض بصورة الباطل، والباطل يفرض بصورة الحق، وهنالك استحوذ الشيطان على أوليائه ونجى الذين سبقت لهم من الله الحسنى.

لقد كانت البشرية تعيش تيها لا قرارة فيه، لضخامة الركام الذي كان يبتليه، فجاء الإسلام فأخرجها من الظلمات إلى النور، إلى صراط العزيز

<sup>(</sup>١) سورة الشورى، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف، الآية: ٨١.

الحميد، من ظلمات الفلسفات والهرطقات التي تخبطت فيها، إلى نور الحق المبين بالقرآن المتين والرسول الأمين.

#### ﴿ الْكِنِّ الْهَدِ لِي ﴾:

أتراهما مكرورتان وبفاصل آية واحدة؟ حسب الظاهر نعم، وفي الحق لا! حيث البسملة على كونها آية وأفضلها، هي بنفسها مكرورة للفصل كما للفضل فليست – إذا – لتحل محل الآي في كل سورة، فالرحمتان هما كآية مستقلة في صلب السورة بعد أن كانتا بعض آية من البسملة، تأكيداً للسمة البارزة في تلك الربوبية الشاملة، وتأبيداً لها في كل مقالة ومجالة، وتثبيتاً لقوائم الصلة الدائبة بين الرب والمربوبين، التي تقوم على الطمأنينة وتنبض بالمودة.

وقد تعنيان في البسملة رحمن الدنيا ورحيمها وفي الحمد له رحمن الآخرة ورحيمها، أم هناك تعم الآخرة والأولى، وهنا تخص الآخرة كما تلمح لها ﴿مللِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ﴾.

فحتى ولو كانتا مكرورتين بنفس المعنى، ففي التكرار عناية ليس في الوحدة فرب العالمين ليس ليطارد المربوبين مطاردة الخصوم كآلهة الأولمب في أساطير الإغريق، فحتى فيما له غضب، لم يكن إلّا وقبله منه نَضَب، فقد سبقت رحمته غضبه، لا يعذب عباده المستحقين إلّا أقل ما يستحقون، ما لولاه لكان إجحافاً بالصالحين، وحيفاً للطالحين، حيث الإنذار له موقعه في ترك المحظور، والإنذار الخاوي عن واقع العذاب إدغال وتدجيل وإغفال.

# ﴿مُلَاكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾:

إنه دون ريب ﴿مللِكِ﴾ في كتب القرآن تواتراً دون خلاف، وهل يصح «ملك» كما صح «مالك»؟ فيه روايتان عن الرسول ﷺ متهافتتان، فإنهما متفقتان في «كان يقرأ» مختلفتان في «مالك» و«ملك» فالاستمرارية المستفادة

من «كان يقرأ مالك» تنفي «ملك» كما المستفادة من «كان يقرأ ملك» تمنع «مالك» والثلاثة المشتركون في روايتهما تزيد تهافتاً فيهما على ما كان، وبعرضها على القرآن يصدق «مالك» لا سواه، ومثلهما المرويتان عن الصادق علي الله (١).

والقول بالتخيير بين «مالك وملك» لا يلائم الروايتين ولا القراءتين، وهو مخالف للقرآن، كيف تثبت سنة في مثل هذه الرواية العامة الدائمة الابتلاء، بمثل هذه الرواية المبتلاة بمعارضة؟

ولو أن الآية كانت نازلة بهما لكانت مثبتة فيه بهما، أم ثابتة كما القرآن بدهالك وبمتواتر السنة «ملك» فالأقوى بل القوي انحصار القراءة في «مالك» وانحسارها عن «ملك» وكيف يترك القرآن المتواتر برواية غير متواترة، ولا يترك حتى بمتواترة، اللهم إلّا تواتراً يوازي القرآن في التخيير بين القراءتين، وهنا واحدة تحمل «ملك» قائلة إن الرسول على أم حفيده الصادق على كانا يقرآن «ملك» وهو على ضعفه في أصله يرفض «مالك».

<sup>(</sup>١) فقد أخرج جماعة من أرباب السنن عن أم سلمة وأنس وسعيد بن المسيب والبراء بن حازب والزهري وأبي هريرة عن النبي الله أنه كان يقرأ «ملك» من دون ألف، كما أخرجوا عن أنس وسالم عن أبيه والزهري وابن شهاب وأبي هريرة وابن مسعود عن النبي الله أنه كان يقرأ «مالك» بالألف (الدر المنثور ١: ١٣ – ١٤).

فالثلاثة: أنس - أبو هريرة، والزهري مشتركون في نقل الروايتين فالتعارض فيهما منهم من ناحيتين، مهما كان سائداً من جهة واحدة في رواية غيرهم فأم سلمة وسعيدبن المسيب والبراء بن عازب يرون كلمة واحدة «ملك» ثم سالم عن أبيه وابن شهاب وابن مسعود يروون «مالك». وقد يجمع بينهما أنّ الناقل «ملك» ظن «مالك» في إمالة القراءة «ملك».

ومن طريق أصحابنا روى العياشي في تفسيره عن محمد بن على الحلبي عن أبي عبد الله عليه أنه كان يقرأ «مالك يوم الدين» وروى عن داود بن فرقد عنه عليه قال سمعته عليه يقرأ ما لا أحصى «ملك يوم الدين».

وقد قرأ عاصم والكسائي وخلف ويعقوب «مالك» والباقون «ملك» وهذا تعارض القراءتين، والمتعارضان رواية وقراءة معروضان على القرآن، وهو يصدق في متواتر كتبه «مالك».

﴿ مِالِكِ ﴾ في سائر القرآن يذكر هنا وفي ﴿ مَالِكَ ٱلْمُلُكِ ﴾ (١) ثم «ملك» في خـــمـــس: ﴿ فَنَعَلَى اللَّهُ ٱلْمَالِكُ ٱلْحَقُّ ﴾ (٢)، ﴿ ٱلْمَالِكُ ٱلْقُدُّوسُ ﴾ (٣)، و﴿ مَالِكِ ٱلنَّاسِ ﴾ (٤).

ومن ثم «المُلك» تأييداً للمَلِك في (٢٤) موضعاً، ومن مجموع الـ (٢٩) نرى المُلك قريناً بيوم الدين في أربع: ﴿قَوْلُهُ الْحَقَّ وَلَهُ الْمُلَكُ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الْمُلكُ قَرِيناً بيوم الدين في أربع: ﴿قَوْلُهُ الْحَقَّ وَلَهُ الْمُلَكُ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الْصُورِ ﴾ (٥) ﴿الْمُلْكُ يَوْمَ لِلهِ الْوَحِدِ الْقَهَارِ ﴾ (١) ﴿الْمُلْكُ يَوْمَ لِللهِ الْوَحِدِ الْقَهَارِ ﴾ (١) ﴿الْمُلْكُ يَوْمَ لِللهِ الْحَقُّ لِلرَّمْنَ ﴾ (١) .

أترى أن أكثرية المُلك بقرينة ترّجحه في الفاتحة على ﴿مللِكِ﴾ أم – لأقل تقدير – تسمح له بديلاً عن مالك؟

كلّا! فإنها إنما ترجِّح في غير القرآن ترجيحاً لصدور الراجح على المرجوح، وأما القرآن الثابت دون ريب فلا تراجح فيه صدوراً، وقرن الملك بيوم الدين لا ينفي الملك فإنهما متلازمان في الله، مهما كان بينهما عموم من وجه فيمن سوى الله.

ثم المِلك ليوم الدين والأمر فيه ومَن فيه نجده في آيات أُخر، مما يجعله مثلثاً فيه دون إبقاء لأي ملك فيه إلّا ويحويه: ﴿فِي مَقْعَدِ صِدْقِ عِندَ مَلِيكِ مُقْتَدِهِ فِي اللّهُ مُلِيكِ مُقْتَدِهِ فَي اللّهُ مُ اللّهُ مُلّاتِكُ اللّهُ مُ اللّهُ اللّهُ مُلّاتِكُ اللّهُ مُلّاتِكُ اللّهُ مُ اللّهُ اللّهُ مُ يَومَهِذِ

سورة آل عمران، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ١١٤، والمؤمنون: ١١٦.

<sup>(</sup>T) سورة الحشر: 27، الجمعة: ١.

<sup>(</sup>٤) سورة الناس، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام، الآية: ٧٣.

<sup>(</sup>٦) سورة غافر، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٧) سورة الحج، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>A) سورة الفرقان، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٩) سورة القمر، الآية: ٥٥.

لِلَّهِ﴾ (١) شسمولاً لـ الأمر كـلـه ﴿ وَلَا يَمْلِكُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ الشَّفَعَةَ إِلَّا مَن شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَمْلَمُونَ ﴾ (٢) ﴿ فَالْيَوْمَ لَا يَمْلِكُ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ نَفْعًا وَلَا ضَرَّا وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذُوقُواْ عَذَابَ النَّارِ الَّتِي كُنتُه بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴾ (٣). ﴿ زَّتِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الزَّمَنِ لَا يَلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ﴾ (٤).

ثم هنا ليس من المُلك والمِلك إلّا المجازي المستودّع لبعض ما في الزمان والمكان، دون الزمان أياً كان وأيّان، ودون المكان إلّا خصوص ما يملكه مِلكاً أو مُلكاً، فقد يملِك المَلِك وقد لا يملك، كما قد يكون المالك مَلِكاً وقد لا يكون، وفيما يجتمعان يختصان ببعض المكان، وبعض ما – أو – مَن في الزمان والمكان.

ولكن الله مالك وملك لمثلث الزمان والمكان وما في الزمان والمكان مِلْكاً ومُلكاً حقيقياً لا حِوَل عنه، فالكون أيا كان لزامه ذاتياً في العمق أنه مملوك لله وهو مالكه ومَلِكه، إذ ﴿ بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ (٥) وهي حقيقة المملك والمُلك، والمِلكُ أعمق تدليلاً على السلطة المطلقة من المُلك وإن كانت الحقيقة منهما متلازمتان دون فكاك ولا احتكاك، حيث المالك يملك العبيد وليست لهم أية خيرة أمام المالك، وللمَلِك سلطة على الرعية ولهم حق المطالبة بما يرونه حقهم، فلكي تجتث خالجة أيّة خيرة للعبيد يوم الدين يأتي هنا ﴿ مالِكِ يَوْمِ النِّينِ ﴾ دون «ملك» وهما لله سيّان! حيث العبيد أدون حالاً من الرعايا.

ثم المالك ليوم الدين على وجه الإطلاق يملك كلّ مالك بملِكه وكل

<sup>(</sup>١) سورة الانفطار، الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف، الآية: ٨٦.

<sup>(</sup>٣) سورة سبأ، الآية: ٤٢.

<sup>(</sup>٤) سورة النبأ، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٥) سورة يس، الآية: ٨٣.

مَلِكِ بمُلكه حيث يملك مثلث الزمان والمكان بما فيهما، ولكن المَلِك قد يكون بجنبه مالكون، فالوجهة العامة في التصور عنهما تصور المالك المطلق أملك من المَلك المطلق، مهما كانا في الله على سواء، وهو ملك كما هو مالك، ولكنما أم القرآن بسبعها المثاني تقتضي أمّ التعبير، و«مالك» أمّ لاملك، وإلى سائر التعبير كما الدين حيث يشمل كل ما في القيامة وهو أبرز سماته وحجر الأساس من كلّ خصوصياته.

إذاً فهو مالك لكل كائن ومَلِك على كل كائن، مِلكاً ومُلكاً للزمان والمكان وما فيهما، ومن الهراء القول إن «مالك» لا يناسب «يَوْمِ الدِّينِ» حيث لا يُملك الزمان، فإنه يخص كل زماني دون خالق الزمان!

وإذا كان هو مالك الزمان فلماذا خص هنا به ﴿يَوْمِ ٱلدِّيْنِ ﴾ وهو مالك يوم الدنيا ويوم الدنيا ويوم الدنيا ويوم الدين.

إنه ليس في الحق من الاختصاص، فإنما ترجيح ذكراً ليوم الدين، فإن آيته تخص الإنذار بيوم الدين، وفي عرض مالكيته بخصوصه تهيؤ أكثر وتهيب للمصدقين بالدين، ولأن مالكيته يوم الدنيا كانت قرينة في طولها بمالكية عرضية مستودعة لأهل الدنيا، وهذه منفية عن أهلها يوم الدين ﴿ لَمَنِ المُلّكُ النّومِ لِلّهِ الْوَحِدِ الْقَهَّارِ ﴾ (١) فإن قال «ملك الأيام» لم يكن بذلك التحديد والتهديد، حيث الملوك والمُلّاك يوم الدنيا مخيّرون بجنبه فيما يفعلون ويفتعلون، فعلّهم كذلك يوم الدين، فلا يصل إلى كل ذي حق حقه! وأما في عقبي الدين دون سواه وإن مستودعاً باختيار لاختبار، فإنهما ليسا في عقبي الدار.

كما وإن مالكيته الحقيقية تبرز لنا كريهاً يوم الدين، وتزداد ظهور وبهوراً

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الآية: ١٦.

لمصدّقيها يوم الدين، وفي هذه الأربع كفاية لظاهر اختصاص «مالك» هنا بر وَيُومِ ٱلدِّينِ ﴾.

والدين في الأصل هو الطاعة والشريعة، شريعة الطاعة وطاعة الشريعة، عنيت منه في (٤٧) موضعاً في القرآن، مهما عنى الجزاء بها يوم الجزاء في (١٥) موضعاً آخر.

ولكنما الجزاء على طاعة الشرعة وعصيانها هي بروزٌ لحقيقة الطاعة أو عصيانها، فلها إذاً يومان، يوم التكليف بها وهو الأولى، ويوم ظهورها بحقيقتها وهو الأخرى ف ﴿ هَلْ تُحَرِّرُتِ إِلَّا مَا كُنْتُرٌ تَعْمَلُونَ ﴾ (١) فالدين هو الطاعة للشّرعة كما هو ظهورها جزاءً في الآخرة ف ﴿ مالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ تعني الثانية مهما يملك يوم الأولى كما هيه.

فلأن بروز الطاعة بحقيقتها هو جزاؤها في الأخرى، تسمى يوم الدين، كما المالكية الإلهية بارزة يوم الدين أكثر مما هي يوم الدنيا، تختص هنا بيوم الدين.

كما وأن من أيام الله ﴿وَذَكِرَهُم بِأَيْنَمِ ٱللَّهِ ﴾ (٢) هي الأيام التي تبرز فيها شريعة الله وحكمه وطاعته، وهي على الترتيب يوم الرجعة والموت والقيامة فيوم الدولة المهدوية عَلَيْتُ من أيام الله حيث تظهر فيه شرعة الله كما في قسيميه مهما اختلف ظهور عن ظهور، كما وقد تظهر قبل دولة المهدي عَلَيْتُ موضعياً وعلى هامشها فله نصيب من أيام الله قدر ما له نصيب من تحقيق شرعة الله.

ومالكية يوم الدين تمثّل قاعدة ضخمة رزينة رصينة، عميقة التأثير في حياة التكليف، فكثيرون يدينون بألوهية الله وخالقيته – أم – وتوحيده، ولا

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الآية: ٩٠.

<sup>(</sup>۲) سورة إبراهيم، الآية: ١٥.

يدينون بيوم الدين، عائشين حياة اللامبالاة والأريحيّة إذ لا يخافون يوماً آخر للدين، وآخرون يدينون بيوم الدين معتبرين استمرارية الملك والمُلك فيه لأخرين، فهم يملكون فيه إعفاءً أو تخفيفاً أو إفلاتاً عن حكم أحكم الحاكمين.

وإذ كان الله لا سواه ﴿مناكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ يَملك يومه بمن فيه وما فيه من حساب وثواب وعقاب أو توبة وشفاعة وعفو أو إعفاء، إذا فلا مجال لأمنيّات كاذبة كاسدة رخيصة في فوضى الحساب والجزاء يوم الدين، في فَوْنَ يَوْمَيِذِ يَلَوَهُ (١) و﴿إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابُهُمْ اللَّهُ عَلَيْنَا حِسَابُهُم اللَّهُ (٢) و﴿إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابُهُمْ اللَّهُ عَلَيْنَا حِسَابُهُم اللَّهُ اللَّهُ اللَّمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللَّهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللّهُ الللّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللّهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللّهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ اللللْهُ الللللّهُ اللللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللْهُ الللْهُ

وقد تعم ﴿ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ مثلث أيام الله، مهما كان الأصل هو القيامة الكبرى إماتة وإحياء، فالبرزخ برزخ في الدين، ودولة المهدي عَلَيْتُلا ساعة من ساعات الدين كما هي من أشراط الساعة الدين.

و «يوم» هنا مطلق الزمان، محدوداً كما لأهل النار، وغير محدود كما لأهل الجنة، فـ ﴿ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ كمطلقه غير محدود فإن لأهل الجنة ﴿ عَطَآةُ غَيْرَ بَحْدُوذٍ ﴾ (٤).

ولأن «الدين» هو أبرز سمات ذلك اليوم وأجمعها، يختص السبع المثاني بذكره، إشارة إلى كل سماته في القرآن العظيم، إجمالاً يشير إلى تفصيل، وكما هو سائر في آياتها السبع.

فالقيامة بتدميرها وتعميرها وحسابها وسائر ما لها من أسماء بِسِماتها،

<sup>(</sup>١) سورة الانفطار، الآية: ١٩.

<sup>(</sup>۲) سورة الغاشية، الآيتان: ۲۹، ۲۹.

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) سورة هود، الآية: ١٠٨.

مطوية في «الدين» فإنه ظهور الطاعة وخلافها، فهو الأصيل الأصيل، وهي كلها من فروعها وآثارها، وقد دلت عشرات من الآيات على انعكاس الأعمال كلها يوم الدين، وأنها هي بنفسها الجزاء، وأن الدين الحق هو الميزان لثقل الميزان وخفته ﴿وَالْوَزْنُ يَوْمَهِذِ ٱلْحَقِّ﴾(١) فالقيامة هي يوم الدين الشّرعة والكتاب ميزاناً، والدين الطاعة والمعصية ظهوراً، والدين بحقيقته جزاء وفاقاً.

وهكذا يكون آيات السبع المثاني بكلماتها، نماذج رئيسية محكمة عن تفصيل الكتاب لا ريب فيه من رب العالمين.

## ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ :

العبادة هي الانتصاب للمعبود في منصب المعبودية، استجاشة لكل الطاقات والإمكانيات في جانحة أو جارحة لخدمته، بكل ذل وانكسار، بعيداً عن كل عزّة واستكبار، وهي درجات كما الاستكبار دركات، ولأن العبد «المملوك» قد يَملك بعضَهُ ويُملك في بعض، لمالك أو مالكين، وهو مطلق العبد، وآخر يُملك كله لشركاء متشاكسين وهو العبد المطلق ولكن ليس في إطلاق العبودية وإخلاصه لمالك واحد، وقد يملكه مالك واحد ليس في إطلاق العبودية وإخلاصه لمالك واحد، وقد يملكه مالك واحد في أياك ولكنه يستسلم له مع أهواء آخرين، وذلك الثالوث خارج عن مغزى ﴿إِيَاكَ نَعْبُدُ ﴾ فإنها عبادة خالصة لله رب العالمين، بملكية حقيقة لا تشذ عن ذاته ولا عن عبادته شيئاً لغير الله وفي غير الله.

وهي جوهرياً تنافي الاستكبار: ﴿إِنَّ ٱلَّذِيكَ يَسْتَكَمْرُونَ عَنَّ عِبَادَقِ سَيَدَّخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِيكَ ﴾ (٢) كما الإخلاص فيها ينافي الإشراك لها: ﴿فَنَ

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٨.

<sup>(</sup>۲) سورة غافر، الآية: ٦٠.

كَانَ يَرْجُواْ لِقَانَهُ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ (١) كما وبأحرى ينافي الإشراك فيها ﴿وَقَنَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُواْ إِلَا إِيّاهُ ﴾ (١).

إن المعبود الحق وهو الله يملك عباداً سواك ف ﴿إِن كُلُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَاللَّهُ عِلَا مَا فِي السَّمَوَتِ وَاللَّهُ عَدَّا ﴿ اللَّهُ عَلَا ﴾ (٣) ولكنك لا تجد معبوداً بحق سواه، وهو يربّيك كأن ليس له عبد سواك، ثم أنت تعبده – إن كنت عابده – كأن لك أرباباً سواه!

إنه لا بدّ لك من معبود حقاً أو باطلاً، وقولة القائل: إن العبودية ذلَّ أياً كان المعبود، والإنسان عزيزٌ أياً كان، فليرفض العبودية لأيّ كان، إنه هرطقة هُراء، والله منها براءً.

أجل إن العبودية الذل أمام الذليل والأذل كما يفعلها الذين يعبدون من دون الله إنها ذلّ وظلم ومسٌ من كرامة الإنسان، ولكنها أمام الله عزّ وعدل وفضل يرجع إلى الإنسان، ولا يتحلّل أي ذي حجى أم ذي شعور عن عبادة مّا حقاً أو باطلاً.

وبصيغة مختصرة محتصرة إن في الكون إلهين اثنين معبودين: حق وباطل فالباطل هو عبادة الله على هدى، والحق هو عبادة الله على هدى، وليست عبادة من سوى الله إلّا ناتجة عن عبادة الهوى: ﴿وَلَا تَنَّجِع ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ اللّهِ ﴾ (٤).

ومثلاً على العابدين الإنسان أياً كان، وحتى الذي يدعي الألوهية من دون الله، فإن له إلهاً وآلهة من أصنام وأوثان، مهما كان هو طاغوتاً

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة مريم، الآيتان: ٩٤، ٩٤.

<sup>(</sup>٤) سورة ص، الآية: ٢٦.

لمستضعفي الإنسان، ولأقل تقدير هو يعبد نفسه وهواه ﴿أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهُمُ هَوَيْهُ﴾(١).

والناس بين من يعبد الله وحده على درجاتهم، أم يعبده مشركاً في عبادته، أم مشركاً به معبوداً سواه، أم لا يعبد إلّا سواه، بديل ألّا يعبد إلّا إياه ﴿إِنَ ٱللِّيْرِكَ لَظُلَمُ عَظِيمٌ ﴾(٤) فضلاً عن تخصيص العبادة لغير الله.!

إن العبودية العادلة الحكيمة هي مفرق الطريق بين التحرر المطلق عن كل عبودية، وبين العبودية لغير الله من طواغيت، وأوثان وأصنام ونظم وأوهام وعادات وأحلام، فالناس بين عابدين لغير الله، ومدعين التحلل عن كل عبادة وعبودية حتى الله، مفرطين فيها أو مفرِّطين عنها، رغم استحالة التحلّل عن أية عبادة وعبودية، فإنهم يعبدون شهواتهم ومشتهيات غيرهم من طواغيت ثم يدعون التحلل عن كل عبودية ولهم منها أبطلها وأحمقها!.

فإذ يعبد الإنسان ربه الخالق له المدبر أمره فهذه مفخرة له إذ ترفع من كيانه، وحين يعبد أضرابه أو من دونه فقد حطّ من كيانه كإنسان، وردّ إلى أسفل سافلين.

<sup>(</sup>١) سورة الجائية، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>۲) سورة الذاريات، الآيات: ٥٦ – ٥٨.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان، الآية: ١٣.

ثم و ﴿ نَعَبُدُ ﴾ قد تكون من العبودة كما هي من العبادة، فمن العبودة الرضى بلا خصومة، والصبر بلا شكاية، واليقين بلا شبهة، والشهود بلا غيبة، والإقبال بلا رجعة، والإيصال بلا قطيعة.

ومن العبادة الصلاة بلا غفلة، والصوم بلا غيبة، والصدقة بلا منة، والحج بلا إراءة، والغزو بلا سمعة، والذكر بلا ملالة، وسائر العبادات بلا أية رئاء وسمعة وآفة.

فَ ﴿ نَعَبُدُ ﴾ تشمل بإطلاق التعبير كلا العبادة والعبودة كما كلُّ منهما درجات وفي التخلف عنهما دركات.

وهنا في ﴿إِيَّاكَ نَعَبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ انتقالة من غياب الحمد إلى حضور العبادة والاستعانة، حيث المعرفة البدائية وهي شرط العبادة، هي غائبة بطبيعة الحال، ومن ثم إلى حضور المعبود المعروف بما عرّف نفسه وتعرّفنا إليه في خطوات سابقة سابغة: ﴿يِنْسَدِ اللّهِ – إلى – مالِكِ يَوْمِ اللّهِينِ ﴾.

أنت قبل صلاتك منشغل عن الله بمشاغل الحياة وشواغلها، فلما تكبّر وتعني به أنه أكبر من أن يوصف، تأخذ في التغافل عما سوى الله والانشغال بالله، ولكي تتهيّأ لحضوره في معراج الصلاة تُقدِّم ما تَقدَّم على ﴿إِيَّاكَ نَعَبُدُ...﴾ وحين تكمّل أصول المعرفة والدين بالبسملة - إلى - مالك يوم الدين، هنا يسمح لك أن تخاطب صاحب المعراج بر إيّاكَ نَعَبُدُ وَإِيَّاكَ نَسَيَعِينُ ﴾.

فمن قبل كنت في غياب هو مطلق الحضور، وأنت الآن في الحضور المطلق.

فـ «اعبد ربك كأنك تراه وإن لم تكن تراه فإنه يراك».

في ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ خرق لكافة الحجب ظلمانية

ونورانية، وهو مجال فاسح لمقام التدلّي في «أو أدنى» بعد ما «دنى» فالدنو المعرفي العبودي كقاب قوسين، يعني أن ليس بينه وبين الله أحد، ثم التدلي هو أن ينمحي العابد عن نفسه كما محّى ما سواه فلا يبقى إلّا حجاب الذات المقدسة وهو لزام الألوهية: بيني وبينك إني ينازعني – فارفع بلطفك إني من البين.

الله تبارك وتعالى حاضر لدى كل كائن، وناظر إليه رقيب عليه، وهو أقرب منه إليه ﴿وَمَعْنُ أَمْرَبُ إِلِيّهِ مِنْ جَلِ ٱلْوَرِيدِ﴾ (١) قرباً علمياً وقيومياً، لا ذاتياً أو زمانياً ومكانياً فإنها بُعدٌ في ساحة الألوهية، ومسٌ من كرامة الربوبية:

فلتكن في حاضر خاطرك، في علمك وعملك، في سرِّك وعلانيتك، في جوارحك وجوانحك، حاضراً لديه، أقرب منك إلى نفسك فضلاً عما سواك انمحاءً لنفسك لكمال الحضور، فانعدم هنا عن كافة شخصياتك وتعلقاتك أمام ربك حتى تنوجد متعلقاً بل وتعلقاً بربك متدلياً به.

أم تحضر بحضرته كما أنت حاضر لنفسك، أم - لأقل تقدير - كما أنت حاضر عند عزيز من أعزتك وأنت تراه، أم وأدنى منه أنه يراك، آه يا ويلنا ونحن بعيدون في معراجنا عن هذه الأربع، بل نجد كل ضالة سوى الله في صلاتنا! - أفنحن أضعف من نساء في المدينة بالنسبة لحضرة يوسف في صلاتنا أكْبُرنَّهُ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ (٢) ويوسف عبد من عبيد الله، فهن يتناسين أنفسهن فيقطعن أيديهن من جمال الحضور ونحن نتثاقل عن معراج الصلاة لحد النفور، فأين تفرون؟!

فليكن المصلي في معراجه حضوراً مطلقاً لدى ربّه دون غياب، فإن إليه الإياب وعليه الحساب وهو رب الأرباب.

<sup>(</sup>١) سورة ق، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>۲) سورة يوسف، الآية: ۳۱.

تتقدم ﴿إِيَّاكَ﴾ هنا على «نعبد ونستعين» تدليلاً على حصر العبادة في الله ولله وحصر الاستعانة في الله: نعبدك أنت لا سواك، ونستعينك أنت لا سواك، تعبيراً عبيراً عن ﴿لاّ إِلَهُ إِلّا اللهُ﴾(١).

تتقدم، لأن الله أحق في التقديم عليك وعلى عبادتك بكل موازين التقديم فمن أنت حتى تتقدم على ربك وإن في حضرة العبودية، وما هي عبادتك حتى تتقدم على المعبود في حضرته؟!

و ﴿ نَعَبُدُ . . . و . نَسَتَعِينُ ﴾ جمعاً ليس جمع التعظيم للمفرد حيث المقام مقام التطامن والتذلل، فإبراز نفسك كفرد زائدٌ أمام ربك فضلاً عن جمعك .

وإنما يعني أموراً عدة بين راجحة ومفروضة، وكلها مفروضة في شرعة المعرفة.

فلكي لا تكذب في صلاتك ادعاء لحصر عبادتك في الله، تدمج نفسك في جموع العابدين، من الملائكة والجنة والناس أجمعين، من السابقين والمقربين وأصحاب اليمين، حتى تصدق دعواك في حصر العبادة، فإن المخلصين صادقون في حصرهم بأسرهم، فأنا – إذا – قائل عنهم، وناقل منهم وإن لم أكن بنفسي أهلاً لتلك الدعوى، فلعلي أسير بسيرتهم فأكون معهم وألشُهدًا وَالسَّولُ فَأُولَتِكَ مَعَ الذِينَ أَنَّمَ اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّتَنَ وَالصِّدِيقِينَ وَالسَّدِيعَ وَحَسُنَ أُولَتِهِكَ مَعَ الذِينَ أَنَّمَ اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيتِينَ وَالصِّدِيقِينَ وَالسِّدِيدِينَ وَالصِّدِيقِينَ

فإذا أنت تقبل حق العبادة أيها الرب الجليل، فاقبل مني أنا الذليل البائس الهزيل، تلك العبادة الخليطة بعبادات المخلصين.

ثم دمجاً لنفسي في كلِّ العالمين ممن يعبده ويسجد له طوعاً أو كرهاً

<sup>(</sup>١) سورة الصافات، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>۲) سورة النساء، الآية ٦٩.

فَ ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي ٱلرَّحْمَنِ عَبْدًا﴾ (١) والكون محراب فسيح تعبد فيه الكائنات ربها بلسان فصيح وغير فصيح.

ولأن الصلاة جماعة أحرى أم هي مفروضة كأصلها ف ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ هي حكاية الحال الحاضرة والمقال لجموع المصلين، ومعنا ملائكة الله إن كنا في صلاتنا فاردين، ومعنا سائر الكون على أية حال.

وحتى إن كنا في حصر العبادة لله صادقين، علينا أن نخفي أنفسنا في جموع العابدين تحرزاً عن الإنّية والظهور، وإعفاءً لأثر الشخوص والغرور، فلا أنا لائق للإشخاص والشخوص، ولا عبادتي تليق بحضرة المعبود، إذاً فـ «نعبد ونستعين واهدنا» في مثلث من انمحاء الشخصية أمام حضرة المعبود.

إن العبودية المطلقة تقتضي الطاعة المطلقة وبينهما عموم مطلق، فكل عبودية طاعة وليست كل طاعة عبودية اللهم إلّا مطلق العبودية الجامعة مع الشرك خفياً وجلياً.

ولماذا تنحصر العبادة بأسرها في الله؟ لأنه ﴿اللهِ – اَلْكَنْفِ – اَلْتَكَفِّ – اَلْتَكَفِّ – اَلْتَكَفِّ – رَبِّ اَلْعَكُمِينَ – مالِكِ يَوْمِ اللّهِينِ﴾ وكلُّ من هذه برهان تام لا مردّ له على ضرورة الانحصار.

فهو ﴿ اللَّهِ ﴾ في مثلث الزمان وقبله وبعده، سرمدياً ما له من فواق ولا رفاق الكمال المطلق الصادر منه كل كامل وكمال ﴿ فِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَ أَلَهِ وَءَايَنيهِ عَوْمَنُونَ ﴾ (٢)؟ ﴿ فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ ﴾ (٣)؟!

وهو ﴿ اَلْتَخْرَٰٰ ﴾ لا سواه، قبل أن يخلقك وبعد خلقك، لا رحمان إلّا إياه، ﴿ فَأَيْنَ تَذَهَبُونَ ﴾ ﴿ أَبِفَكًا ءَالِهَةً دُونَ اللّهِ تُرِيدُونَ ﴾ (٤)؟!.

سورة مريم، الآية: ٩٣.

<sup>(</sup>۲) سورة الجاثية، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٣) سورة التكوير، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الصافات، الآية: ٨٦.

وهو ﴿رَبِّ ٱلْعَكْمِينَ﴾ لا ربّ سواه خلقاً ولا تدبيراً، فمن ذا نعبد إلّا إياه؟

وهو ﴿مناكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ﴾ ليس إلّا إيّاه فكيف نعبد سواه، وإليه الإياب وعليه الحساب؟

فإن كنت تعبد ما تعبد حباً للكمال المطلق فهو الله فلا تعبد – إذاً – إلّا إياه.

وإن كنت تعبد استدراراً للرحمة أم إدراراً فالرحمة المدرار خاصة بالله فلا تعبد إلّا إياه، شكراً واستكمالاً به، واحتراماً لديه ما أنت المحتاج إليه دونه.

وإن كنت تعبد لمكان الربوبية فلا تعبد إلّا إياه فإنه - فقط - رب العالمين لا سواه:

وإن كنت تعبد طمعاً في الثواب أو خوفاً من العقاب فلا تعبد إلّا إياه فإنه – فقط – ﴿ملاكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ﴾ لا سواه:

فمثلث: العبادة الحرة وطلب الثواب وخوف العقاب، منحصر في الله منحصر في الله منحصر عن سواه، فكيف - إذاً - تعبد سواه وقد ﴿أَمَرَ أَلَا تَعَبُدُواْ إِلَاّ إِلَاّ إِلَاّ اللهُ الل

ثم الواجب في شرعة التوحيد عبادة الذات «الله» حضوراً وإدراكاً: ﴿إِيَّاكَ نَعَبُدُ ﴾ ومن زعم أنه يعبد بالصفة لا بالإدراك فقد أحال على غائب، عبادة من لا يحضره فلا يعرفه اللهم إلا بما أنعم، فلولا النعمة لم تكن عبادة! و ﴿إِيَّاكَ نَعَبُدُ ﴾ تنافي الغياب فالله تعالى حاضر لك وأقرب إليك

<sup>(</sup>١) سورة يوسف، الآية: ٤٠.

منك، فلتكن حاضراً لديه علماً به وإدراكاً دون إحاطة، فلو كانت عبادتك بالصفة الفعلية فهي إحالة على غائب، وكثير هؤلاء الذين يعبدون الغائب: «ومن زعم أنه يعبد الصفة والموصوف فقد أبطل التوحيد لأن الصفة غير الموصوف، وهي الصفة الفعلية دون الذاتية فإنها عين الذات، فعبادة الذات بصفة الفعل، أم بصفة الذات اعتباراً لها زائدة على الذات، إنها ناحية عن خالص التوحيد إلى خالص الشرك أم شائبه، حيث الثانية شرك في الذات وشرك في العبادة، أن تعبد الذات بصفات الذات كأنها زائدة على الذات، والأولى شرك في العبادة أن تعبده لأنه ﴿ الرَّهْزِ لَ الرِّيَكِ لِمْ - رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ -مَالِكِ يُوْمِ ٱلدِّبِينِ﴾ فإنها عبادة التجار والعبيد دون الأحرار، حيث يعبدون الله لأنه الله، ومهما صحت الثلاث وقبلت، إلَّا في شرك الذات - فالعبادة الصحيحة هي عبادة الذات سواء كانت للذات فقط، أم للذات والصفات تعليلاً لعبادة الذات، وأما أن يعبد الذات والصفات ذاتية أو فعلية أو يعبد الصفات كما هيه، أو يعبد الصفات تفريعاً عليها الذات، فكل ذلك إبطال للتوحيد فذلك بين إشراك وإلحاد!.

"ومن زعم أنه يضيف الموصوف إلى الصفة فقد صغر بالكبير" حيث يجعل الصفات أصلاً يفرع عليها الذات، ففي عبادتهما هكذا مع بعض شرك أنحس من التسوية، وفي عبادة الصفات أصالة بتفريع الذات انزلاق إلى إلحاد، وفي عبادة الذات بأصالة الصفات، أن يعبده هو لهذه الصفات، تحلّل عن عبادة الأحرار إلى العبيد والتجار ﴿وَمَا قَدَرُواْ اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ مَهِ لَهُ وَهُ اللّهُ حَقَّ قَدْرِهِ مَهِ لَهُ اللّهُ المنات بالعبيد والتجار ﴿وَمَا قَدَرُواْ اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ اللّهُ اللّهُ عَلَى العبيد والتجار ﴿ وَمَا قَدَرُواْ اللّهَ حَقَ قَدْرِهِ مَهِ لَهُ اللّهُ عَلَى العبيد والتجار ﴿ وَمَا قَدَرُواْ اللّهَ حَقَ قَدْرِهِ مَهِ لَهُ اللّهُ عَلَى العبيد والتجار ﴿ وَمَا قَدَرُواْ اللّهَ حَقَى قَدْرِهِ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

فالعبادة درجات: ١ - خوفاً من عذاب الله وهي عبادة العبيد وكثير ما

<sup>(</sup>١) يرويه إخواننا عن الإمام الصادق ﷺ وبين الأقواس بيانات منا.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ٩١.

هم و٢ - طمعاً في ثواب الله وهي عبادة الأجراء وهم أقل منهم (١). ٣ - أن تعبد الله لأنه الله وهم أقل قليل وكما عن مولانا أمير المؤمنين علي عَلَيْمَالِدُ: ما عبدتك خوفاً من نارك ولا طمعاً في جنتك ولكن وجدتك أهلاً للعبادة فعبدتك (٢).

وهذه المراتب مطوية في ﴿إِيَّاكَ نَعَبُدُ ﴾ في ظلال ما قبلها، فـ ﴿إِيَّاكَ نَعَبُدُ ﴾ لأنك الله، فأنت أهل أن تعبد «لا نريد منك غيرك، لا نعبدك بالعوض والبدل كما يعبدك الجاهلون بك المغيبون عنك»(٣).

وإياك نعبد لأنك «الرحمن – الرحيم – رب العالمين» طمعاً في رحمتك وربوبيتك: وإياك نعبد لأنك ﴿مالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ طمعاً في ثوابك أو خوفاً من نارك وهذا أضعف العبادة.

وهذه الدرجات الثلاث كلَّ منها درجات كما أن عبادة غير الله دركات. وكما ﴿ ٱلْحَكَمْدُ لِلَهِ ﴾ تتبنّى هذه الخمس، كذلك ﴿ إِيَّاكَ نَعَبُدُ ﴾ فإنه كمال الحمد.

وكما أن عبادة التأليه تخصه، كذلك عبادة الطاعة، وعبادة الأفعال والأقوال فالقول: لولا الله وفلان لما نجحت إشراك في القول، وسجدة الاحترام وركوعه لغير الله إشراك في فعل الاحترام، والطاعة المطلقة لغير الله إشراك في طاعة الله، وإن كان ﴿مَن يُطِع ٱلرَّسُولَ فَقَدَ أَطَاعَ اللهُ ﴾ ولكنها طاعة لله دون سواه.

<sup>(</sup>١) الكافي محمد بن يعقوب بإسناده عن أبي عبد الله عليه عبادة الأجراء وقوم عبدوا الله حباً فتلك عبادة الأحرار وهي أفضل العبادة.

<sup>(</sup>۲) مرآة العقول للمجلسي من باب النية ج ۲ ص ۱۰۱.

<sup>(</sup>٣) تحف العقول عن الإمام الصادق ﷺ.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ٨٠.

ولماذا تتقدم ﴿إِيَّاكَ نَعَبُدُ ﴾ على ﴿وَإِيَّاكَ نَسَّيَعِينُ ﴾ ؟ والاستعانة لزام العبادة، حيث الموكول إلى نفسه على توفّر العراقيل بينه وبين ربه ليس ليعبد ربه ؟ علّه حثّ لاستجاشة الطاقات وتكريس الإمكانيات لـ ﴿إِيَّاكَ نَعَبُدُ ﴾ ثم إكمالها بـ ﴿وَإِيَّاكَ نَسَيَعِينُ ﴾ فالعبادة هي فعل العبد مشفوعاً بعون الله، فعليك الحركة، وعلى الله البركة، رفضاً للاتكالية في الأمور المختارة، وتحريضاً على السعي ثم الاستعانة في كماله وإنتاجه.

كما وأن الاستعانة تعمّ العبادة وسواها، والعام يذكر بعد الخاص تعميماً له ولسواه، فـ ﴿ وَلِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ في ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ وفي كل ما ترضاه.

ثم العبادة لا تنحصر في مجالات الذكر والصلاة والحج: فإنها تشمل كافة حركات الحياة وسكناتها، فلتكن كلها صلاةً لله وصلات بالله لتصبح الكل عبادة لله.

ولأن العابدين فرادى وجماعات لا يقدرون على إخلاص العبادة لله لضعفهم في أنفسهم ووجاه عرقلات الشياطين، فلا حول عن معصية الله إلا بعصمة الله، ولا قوة على طاعة الله إلا بعون الله، فعلينا الاستعانة بالله في ﴿ إِيَّاكَ نَعَبُدُ ﴾ كما في سواه، استعانة تكوينية وتشريعية في: كيف نعبده، هدياً إلى صراط مستقيم في عبادته، وفي تحقيق حق العبادة الخالصة هدياً إلى المطلوب منه، فلولا الإعانة تشريعية وتكوينية لم تتحقق العبادة اللائقة الخالصة.

فَوْوَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ على طاعتك وعبادتك «وعلى دفع شرور أعدائك وردّ مكائدهم والمقام على ما أمرتنا به الله وووَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾: استزادة

<sup>(</sup>١) تفسير الإمام الحسن العسكري عليه عن النبي على الله عن النبي

من توفيقه وعبادته واستدامة لما أنعم الله عليه ونصره (١) ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾: أفضل ما طلب به العباد حوائجهم (٢).

ولماذا ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ دون «بك نستعين»؟ لأن بينهما فارقاً والنص يوحي بتوحيد الأولى دون الثانية، سامحاً للاستعانة بغير الله في الله وإلى الله حين يأذن الله ويرضى، فالمستعان – فقط – هو الله، ثم المستعان به في الله وإلى الله في إعانة هو الله ومن يأذن به الله، حيث الدار دار الأسباب، وإن كان الله قد يقطع الأسباب كأيّة رسالة أو كرامة أو عناية خاصة بمن يحبّ ويرضى.

ففي توحيد الاستعانة بالله منع عن كل استعانة بغير الله، وأمّا التوحيد في استعانته فهو سائد في الاستعانة بما يأذن به الله كما في الاستعانة بالله.

فكما ﴿ اَلْحَـمَدُ لِلَّهِ ﴾ والعبادة لله، كذلك المستعان هو الله لا سواه، ومهما حمدنا سواه واستعنّا بسواه فلسنا لنعبد سواه إذ ﴿ أَمَرَ أَلَّا تَعَبُدُوا إِلّاً إِيّاهُ ﴾ (٣).

فنحن ﴿ نَسَّتَعِينُ ﴾ بهدي الرسول الله في: كيف نعبده ﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهِ ﴾ (٤).

و ﴿ نَسَتَعِينُ ﴾ باستغفار الرسول الله في غفرانه كما أمر الله: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذَ ظُلْمَكُوا أَنَهُمْ اللهُ اللهُ وَأَسْتَغْفَكُ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللهَ وَاسْتَغْفَكُ لَهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) من لا يحضره الفقيه عن العلل عن الرضا عَلَيْهُ .

<sup>(</sup>٢) مجمع البيان عن رسول الله 🎎.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ٨٠.

 <sup>(</sup>٥) سورة النساء، الآية: ٦٤.

كما ﴿ نَسْتَعِينُ ﴾ بدعاء الرسول وشفاعته الله بإذنه ﴿ لَا يَمْلِكُونَ الشَّفَعَةَ ﴾ (١) ﴿ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْنَنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴾ [النبا: ٣٨].

أو ﴿ نَسْتَعِينُ﴾ الله بالرسول ﴿ وَفَرِيه ﴿ فَي كَشَفَ الكربات ودفع الأَذْيَّات وأَضَرابِها من حاجات كوسائل كريمة مأذونة لم تخرج عن توحيد استعانة الله، ابتغاء الوسيلة إليه بإذنه: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَاتِّتَغُوّا إِلَيْهِ إِلَيْهِ لَمُلَكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ (٢).

وسيلة مشفوعة بالتقوى والجهاد، دون اكتفاء بها واستقلال لها تاركين التقوى فيها والجهاد، وإنما استغلالها بأمر الله وإلى ابتغاء مرضاة الله:

فليس لنا أن نتوسل بكل شيء إلى الله، ولا أن نؤصل شيئاً فيما نبغي أمام الله فنستقلها بجنب الله.

إذاً فالاستعانات الإيمانية بإذن الله كلّها استعانة الله، وهي هي الله إيمانية إشراك بالله أو إلحادٌ في الله.

فالتوسل بالأصنام والأوثان أو عبادتها ليقربوكم إلى الله زلفى، أم يؤثروا تأثيرات، استعانة بغير الله فيما منع الله شركاً بالله أو إلحاداً في الله.

<sup>(</sup>١) سورة مريم، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف، الآية: ٩٥.

كما التوسل بالأحجار والأشجار أماذا من جمادات ونباتات أم حيوان وإنسان أم ملك أو جان أم أياً كان، كل ذلك توسّل شركي إن توسلت بها إلى الله، أم إلحادي فيما تستقلها من دون الله.

فنحن نتعاون في الله: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلَّهِ مِّ وَالنَّقُوكَ أَوْلاً نَعَاوَلُوا عَلَى ٱلْإِنْدِ وَٱلنَّقُوكَ وَلَا نَعَاوَلُوا عَلَى ٱلْإِنْدِ وَٱلْمَدُونِ ﴾ (١) ونستعين بعبادة الله: ﴿ وَٱسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَٱلصَّلَوَةِ ﴾ (٢) ونستعين برسل الله وكل الهداة إلى الله تعرفاً إلى مرضاة الله، وكل ذلك استعانة الله واستعانة بالله ﴿ وَرَبُّنَا ٱلرَّحْنَنُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴾ (٣).

والضابطة السارية في الاستعانة بغير الله في الله وإلى الله في أمور عادية غير عبادية، أن تكون مأذونة بالوحي بصورة خاصة أو عامة، فعدم الإذن – إذاً – دليل المنع لأن منصب العون خاص بالله فضلاً عن المنع.

ومن المأذونة بصورة عامة هو التعاون والاستعانة في كافة الأمور والمشاغل الحيوية المباحة، وهي في غير المباحة – فقط – غير مباحة دون شرك أو إلحاد، إلّا إذا أُشركت بالله أم استُقِلَّت بجنب الله.

## ﴿ اَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيدَ ١٠٠٠:

هل يصح «السراط» كما في الشواذ؟ كلّا وإن اتحد المعنى، حيث النص المتواتر هو ﴿ ٱلصِّرَطَ ﴾ مهما كان أصله اللغوي من سرط الطعام (٥).

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف، الآية: ١١٢.

 <sup>(</sup>٤) في الدر المنثور ١: ١٤ - اهدنا السراط بالسين عن عبد الله بن كثير وابن عباس وفي أسانيد عن ابن عباس ﴿ الْعِبْرَطَ ﴾ وكما أخرج الحاكم وصححه وتعقبه الذهبي عن أبي هريرة أن رسول الله عليه قرأ ﴿ اَهْدِنَا الْعِبْرَطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ .

 <sup>(</sup>٥) تفسير الصافي عن الإمام الصادق ﷺ.

وهو هنا الدين ككل لأنه مؤدّ إلى استحباب الثواب واستدفاع العقاب، طريقاً قاصداً ومنهجاً رائداً وبياناً زائداً يوصل إلى الهدف المقصود.

إنها خير دعاء واستدعاء في قلب السبع المثاني، وهي قلب الصلاة، كما هي قلب العبادات فإنها خير موضوع، وإن لها خير موضع في خير موضوع، فإنها بعد خطوات المعرفة والعبودية والاستعانة، فلأن الدعاء هي مخ العبادة فلتكن في مخ العبادة.

وإنها دعاء لا يستغني عنها أحد من عباد الله حتى أسبق السابقين وأقرب المقربين محمد على وآله الطاهرين الله فضلاً عمن دونهم من سائر المخلِصين والمخلَصين وعباد الله أجمعين.

ولأن موقع الدعاء هو أقرب حالات القرب إلى الله، فدعاء الهداية وهي قمّة الدعاء أصبحت رابع الخطوات، بعد المعرفة الغائبة في ﴿ يِسْسِمِ اللّهِ – إلى – مالِكِ يَوْمِ اللّهِ بِنِ ثَم الحاضرة بخالص العبادة في ﴿ إِيَاكَ نَعَبُدُ ﴾ ثم أخرى هي بخالص الاستعانة، فلما اكتملنا خطواتنا الثلاث ووصلنا إلى القمة المقصودة، فلكي نثبت على ما نحن عليه من الهدى، ثم نستزيد هدى على هدى، نقول: ﴿ أَهْدِنَا الصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيدَ ﴾.

والهداية هي الدلالة بعطف ولطف بكل مرونة وازدهار، دون أية خشونة واستكبار، وحتى بالنسبة لأكبر المستكبرين فرعون: ﴿فَقُولًا لَهُمْ قَوْلًا لَيْنًا لَمَلَّامُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَغَنَّىٰ ﴾ (١).

ثم من الهدى - وهي رحمة - عامة تعنيها «الرحمن» وخاصة تعنيها «الرحيم» وهنا أخصّ تعنيها ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللّه

١ - ورحمانية الهدى هي تكوينية لا سواها: ﴿رَبُّنَا ٱلَّذِيَّ أَعْطَىٰ كُلُّ شَيْءٍ

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ٤٤.

خَلَقَهُم ثُمَّ هَدَىٰ ﴾ (١) مهما اختلفت درجات الخلق وبمستواها هداها، وهي لزام كلّ خلق دونما حاجة إلى استدعاء، فالقوانين المحكّمة على المادة تكوينية دونما استثناء، من كيماوية وفيزيائية وفيزيولوجية نباتية أم حيوانية أم إنسانية أمّا هيه – والكون كله على صراط مستقيم في هذه الهداية الإلهية دونما تخلّف واختلاف حيث الربوبية الإلهية مستقيمة دون خلاف ﴿إِنَّ رَبِي

٢ – ومن ثم تكوينية رحيمية كما في هدى العقل والفطرة: ﴿وَهَدَيْنَهُ النَّجَدَيْنِ﴾ (٣) وهما لكافة المكلفين من الملائكة والجنة والناس أجمعين أمّن هم ممن لا نعرفهم؟ ونحن نطلب فيما نطلب تجلّي الفطرة وزيادة العقل، لكي نهتدي إلى صراط مستقيم.

٣ - أم تشريعية ككلِّ شرعة إلهية: ﴿ هُدُى لِلنَّكَاسِ وَبَيِّنَاتِ مِّنَ الْهُدَىٰ وَالْفُرُقَانِ ﴾ (٤) وهذان حاصلان لكلِّ مكلف قدر تكليفه، فلولاهما لم تك من المصلين حتى تطلب الهداية، إذا فلا دعاء لهما ولا استدعاء اللهم إلا تداوماً فيهما واستزادة، أن يزيدنا لبّاً ونوراً وفرقاناً لتعرُّف أعرف إلى شرعته.

٤ - أم رحيمية تكوينية هي التوفيق لقبول الهداية لمن يتطلبها ﴿ فَرِيقًا هَدَىٰ وَفَرِيقًا حَقَ عَلَيْهِمُ ٱلطَّلَالَةُ إِنّهُمُ ٱلْخَدُوا ٱلشَّيَطِينَ أَوْلِيَآهُ مِن دُونِ ٱللّهِ وَيُعْسَبُونَ أَنْهُم مُهْ تَدُونَ ﴾ (٥) فكذلك الأمر، فلولا قبول الهدى لما اهتديت إلى الصلاة:

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>۲) سورة هود، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٣) سورة البلد، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١٨٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الآية: ٣٠.

٥ - أم هي واقع الهدى بعد الاهتداء إليها توفيقاً لمزيد الإيمان وعمل الصالحات: ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ يَهْدِيهِمْ رَبُهُم بِإِيمَانِهُمْ ﴾(١) ﴿قَدْ جَاءَكُم مِنَ اللَّهُ مَنِ النَّهُ مَنِ النَّهُ مَنِ النَّهُ مَنِ النَّهُ مِنَ الظَّلْمَاتِ إِلَى النَّورِ بِإِذَنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ مِنَ الظَّلْمَاتِ إِلَى النَّورِ بِإِذَنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِنَّ الظَّلْمَاتِ إِلَى النَّورِ بِإِذَنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِنَ الظَّلْمَاتِ إِلَى النَّورِ بِإِذَنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِنَ الطَّلْمَاتِ إِلَى النَّورِ وَافضل المستدعيات إلى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ﴿ إِنَ فَهٰذَهُ مِن أحسن الدعوات وأفضل المستدعيات لأن هديها من أفضل الهديّات.

آ - أم هي التوفيق لدوام الهدى والثبات عليها بعد الوصول إليها: ﴿ أُولَئِكَ ٱلَذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَيِهُدَ لَهُمُ ٱقْتَدِهُ ﴾ (٣) ومنها العصمة والتسديد في البقاء على هدي الصراط المستقيم ﴿ وَلَوَلا آن ثَبَنْنَكَ لَقَدْ كِدَتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْنَا عَلَى هُدَي الصراط المستقيم ﴿ وَلَوَلا آن ثَبَنْنَكَ لَقَدْ كِدَتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْنَا قَلِيلاً ﴾ (٤) ﴿ وَلَيِن شِنْنَا لَنَذْهَبَنَ بِٱلَّذِي آوَحَيْنَا إِلَيْكَ ثُمُ لَا يَجِدُ لَكَ بِهِ عَلَيْنَا وَكِيلاً ﴾ (٥).

٧ - أم هي استزادة من هدي الصراط المستقيم ﴿وَقُل رَّبِ زِدْنِي عِلْمَا﴾ (١) حيث الرسول محمد الله وهو ﴿لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ عَلَى صِرَطِ مَسْتَقِيمِ السراط المستقيم، فضلاً عمن دونه في صراطه.

٨ - أم هي - أخيراً - صراط الجنة الأخرى على هدي الجنة الأولى،
 التي هي جنة عن كل ضلالة في الأولى والأخرى: ﴿وَقَالُواْ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِى

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآيتان: ١٥، ١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ٩٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الآية: ٧٤.

<sup>(</sup>٥) سورة الإسراء، الآية: ٨٦

<sup>(</sup>٦) سورة طه، الآية: ١١٤.

<sup>(</sup>٧) سورة يس، الآيتان: ٣، ٤.

هَدَننَا لِهَلَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِى لَوَلَا أَنَّ هَدَننَا اللَّهُ ﴾ (١) وهــي فــي الأخــرى جــنــــان ثانيتهما وأولاهما جنة المعرفة والرضوان: ﴿وَرِضُونَ ۚ مِّنَ ٱللَّهِ أَكْبَرُ ﴾ (٢).

فبالسبعة الأخيرة من هذه الثمان: – عدد أبواب الجنان – نغلق أبواب النيران ونفتح أبواب الجنة الثماني: فأولى الهدى هي الفطرة والعقل، غير مكسوفة بطوع الهوى، وأخراها هي لمن بلغوا الذروة من الرعيل الأعلى وبينهما متوسطات، ولكل نصيب مما كسبوا وما ربك بظلام للعبيد، والعطيّات حسب القابليات، والطرق إلى الله بعدد أنفاس الخلائق، فما من أحد إلّا وهو يحتاج هدي الصراط المستقيم.

ولماذا نطلب هداية الصراط المستقيم، دون الهداية "إلى" أم "على" أم "على "لا"؟ علّه لأن الهداية "إلى" لا تعم الهداية "على" وهي الحيطة الشاملة على الصراط المستقيم، فإنها واقع الهدى، لا السبيل إليها والرسول على هو على صراط مستقيم، مهما كان إليه في البداية: ﴿ وَلَ إِنَّنِي هَلَانِي رَبّي إِلَى صِرَطٍ مُستَقِيمٍ دِينًا قِيمًا ﴾ (٣) فقد كان إليه ثم أصبح عليه فكيف يتطلّب "اهدنا إلى أو على الصراط المستقيم"! ثم الهداية "على" تخص أهلها الخصوص، والهداية «له أمر بين أمرين، ودعاء الهداية في الصلاة تعم عامة المصلين، وأما هدى الصراط المستقيم فهو يعم مثلث الهدى!

فهُدى الصراط المستقيم في مثلّث ولكلّ درجات، ولأن دعاء الهداية عامة فلتشمل كافة المتطلّبين، حتى ومن هو على صراط مستقيم، أم هو هو صراط مستقيم حيث يهدي إليه ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (٤).

سورة الأعراف، الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآية: ٧٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ١٦١.

<sup>(</sup>٤) سورة الشورى، الآية: ٥٢.

إذاً فـ ﴿ اَهْدِنَا ٱلصِّرَطُ ٱلْمُسْتَقِيدَ ﴾ تعم الهداية «إلى» و«لـ » و«على» ثم وأعلى منها كالرسول ﷺ وذويه الذين هم – فعلاً – على صراط مستقيم.

والجمع في ﴿ اَهْدِنا ﴾ كما الجمع في «نعبد ونستعين» يجمع في دعاء الهداية كل العابدين الله والمستعينين الله في مثلث الدرجات، من هو مثلك أو دونك أم فوقك، وحاش لله أن يستجيبك فيمن فوقك كما هي طبيعة الحال، ثم يتركك بمن هو مثلك أو دونك على ما أنتم، وهذه من أسس الدعاء أن نجمع إلى أنفسنا غيرنا من صالحين وطالحين، ليستفيد الطالحون، ويفيدنا الصالحون.

كما ﴿ اَلصِّرَطَ الْمُسْتَقِيدَ ﴾ دون إليه أو عليه لمحة إلى أن القصد دمجنا في الصراط المستقيم، ودمجه فينا حتى نصبح نحن الصراط المستقيم، ولكي نثبت عليه ونهدي إليه، في أيّة درجة من مدارجه.

ونحن نطلب هداية الدلالة والتوفيق والإيصال لما لم نصله حتى الآن، والتثبيت على أصل الهدى التي وصلناها حتى الآن، تثبيتاً حتى لا نرجع القهقرى، ودلالة لما فوقها بمعنيها تكاملاً إليها، فنحن - إذاً - في أبعاد أربعة من تطلُّب الهدى.

والصراط – كما السراط – من سرط الطعام إذا ابتلعه وزرده بسهولة ودون إبقاء فهو السبيل المستسهلة السوية التي يبتلعها سالكها أو تبتلعه، منحدرة إلى المقصود ضامنة لسالكها أن ينحدر ولا ينهدر.

والمذكور منه في سائر القرآن (٤٥) مرة، موصوفاً في كله بالمستقيم أو ما يعني معناه كـ ﴿ اَلْعَزِيزِ ٱلْحَيِيدِ﴾ (١) و ﴿ اَلْحَيِيدِ﴾ (٢) أم ﴿ سَوَآءِ الصِّرَطِ ﴾ (٣) -

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم، الآية: ١.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) سورة ص، الآية: ٢٢.

﴿ صِرَطاً سَوِيًا﴾ (١) مما يدل على أن هناك صراطاً غير مستقيم ولا سوي مضاداً لصراط العزيز الحميد كصراط الجحيم. ﴿ اَمْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَجَهُمْ وَمَا كَانُواْ يَتَبَدُونَ إِلَيْ مِن دُونِ اللّهِ فَاهَدُومُمْ إِلَى صِرَطِ الْمَحِيمِ ﴿ اللّهِ ﴿ ٢) فَ هَـو - إذاً - صراط المغضوب عليهم ويتلوه صراط الضالين.

فصراط المغضوب عليهم إلى الشيطان ثم إلى الجحيم يسرطهم ابتلاعاً دون إبقاء فيوصلهم بلا هوادة إلى الجحيم.

فهنا طريق ثم سبيل ومن ثمّ صراط هو أبلجه وأنهجه، وهو المستقيم للمنعم عليهم.

فالطريق هي التي تُطرق ويُمشى عليها باستواء أو ارتفاع أم انحدار، فمنها ما هي إلى الجنة: ﴿يَهْدِئَ إِلَى الْحَقِ وَإِلَى طَرِيقِ مُّسْتَفِيمٍ ﴾ (٤) وما هي إلى النار: ﴿إِلَّا طَرِيقَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِهُمّا أَبَدًا ﴾ (٥) ثم هي بين طريق باطن كما هما، أم وظاهر: ﴿فَأَضْرِبَ لَهُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبَسًا ﴾ (١).

والسبيل هي الطريق المنحدرة المسبّلة للسالكين، فهي أخص من الطريق وأكثر استعمالاً في غير الظاهر، وأسهل سلوكاً للسالكين، ولكنها –

سورة مريم، الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات، الآيتان: ٢٢، ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف، الآيتان: ١٠٤، ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الأحقاف، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء، الآية: ١٦٩.

<sup>(</sup>٦) سورة طه، الآية: ٧٧.

على انحدارها – قد توصل إلى المنزل المقصود بسهولة أو صعوبة وقد لا توصل، فلذلك قد تجمع كما الطريق، فليست واحدة إلّا طريق أو سبيل مستقيم: ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلَا تَنَبِعُوا السُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِيً ﴾ (١).

فالسبل منها سبل السلام ومنها دون ذلك، والصراط المستقيم إلى الحق سلام وليس دون ذلك: ﴿يَهَدِى بِهِ اللّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضَوَنَكُم سُبُلَ السّلَيهِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ الظَّلُمَتِ إِلَى النَّودِ بِإِذَنِهِ، وَيَهْدِيهِمَ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (٢) فسبل السلام هي درجات لا تخلو إلّا واحدة منها من ظلمات يخرجهم الله منها فيستخلصون إلى صراط مستقيم ليس فيه أيّ ظلام، مهما كان هو أيضاً درجات حسب الدرجات.

فبين نقطة العبودية والربوبية صراط مستقيم بين سبل السلام، كما هي بين كافة السبل، ومن ثم هي أيضاً بين كافة الطرق.

خط مستقيم لا عوج له ولا حِوَلَ عنه، بين سائر الخطوط الملتوية، منحنية أو منكسرة، موصلة على عقباتها أم غير موصلة.

وللصراط المستقيم درجات أعلاها صراط الرب ف ﴿إِنَّ رَقِي عَلَى صِرَطِ مَسْتَفِيمٍ ﴾ (٣) صراط يخصه لربوبيته، لا شريك له فيه ولا يشرك فيه أحداً، إذاً فلسنا نطلبه من ربنا ولا أوّلُ العابدين، وكما لسنا لنطلب صراط الهدى التكويني الرحمانية الأولى، فإنها كائنة لزام كل خلق على أية حال! وأين صراط من صراط؟

وأدناها «الصورة الإنسانية التي هي الطريق إلى كلِّ خير، والجسر

سورة الأنعام، الآية: ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة هود، الآية: ٥٦.

الممدود بين الجنة والنار» (٤٨) ظرفاً صالحاً كأصلح ما يكون لتطلّب الصراط المستقيم، ولكنها كائنة لكل إنسان أياً كان، وحتى من انكدرت فطرته وغرب عقله، فهذا يستدعي ربه أن يهديه إلى صورته الإنسانية حتى يهتدي بها إلى صراط مستقيم، ولأن الصورة الإنسانية درجات سبع، من الروح والفطرة والعقل والصدر والقلب واللب والفؤاد، فالمستدعاة منها – إذاً – لكل صورة تلو بعض، ليستعد السالك براحلته في هذه الرحلة المدرسية العالية، معرفة بربه ثم عبودية، إذ لا عبودية إلّا بعد شيء من المعرفة تجذب إلى عبودية.

وبينهما متوسطات من الصراط، كصراط العبودية: ﴿إِنَّ اللَّهَ رَبِّ وَرَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ هَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمٌ ﴾ (١) وهذا الصراط لزام عشير منذ الأول حتى الأخير راحلة ووسيلة وغاية، فبأقدام العبودية والمعرفة يحضر العبد محضر الربوبية الذي هو الصراط المستقيم.

وهو اعتصام بالله: ﴿وَمَن يَعْنَصِم بِاللهِ فَقَدْ هُدِى إِلَىٰ صِرَطِ مُسْنَقِيمٍ ﴿ اللهِ عَصمة في هذه الرحلة دون اعتصام بالله إلّا انفصاماً عن العروة الوثقى، ولا اعتصام إلّا بعصمة المعرفة والعبودية.

كما الاعتصام والإيمان به ذريعة إلى صراط أعلى مستقيم: ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَاعْتَصَمُوا بِهِ فَسَكُدُ خِلْهُمْ فِي رَجْمَةِ مِنْهُ وَفَضَلٍ وَيَهْدِيهِمْ إلَيْهِ وَالْذِينَ عَامَنُوا بِاللَّهِ وَاعْتَصَام إلّا بإيمان كما لا إيمان إلّا باعتصام بعشيريهما المعرفة والعبودية.

وهذه كلها لا تحصل إلَّا على ضوء هدي القرآن: ﴿قَدُّ جَاءَكُم مِنَ

سورة آل عمران، الآية: ٥١.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ١٠١.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ١٧٥.

الله نُورُ وَكِتَابُ ثَمِينِ فِي يَهْدِى بِهِ الله مَنِ اتَّبَعَ رِضَوَاتُهُ سَبُلَ السَّلَمِ وَيُهْدِيهِمْ إِلَى مِرَطِ السَّلَمِ وَيُهْدِيهِمْ إِلَى مِرَطِ السَّلَمِ وَيُهْدِيهِمْ إِلَى مِرَطِ السَّلَمِ وَيُهْدِيهِمْ إِلَى مِرَطِ أَسَّتَهِم وَيُهُ وَيُهْدِيهِمْ مِنَ اللهُ إلى مُرَطِ مُسْتَقِيمٍ فَي اللهُ القرآن أقرب السبل الواضحة المعصومة من الله إلى الله، يعرفنا كيف نؤمن بالله ونعتصم بالله ونعرف الله ونعبد الله، مُخطِّناً كلّ خالجة خارجة عن الحق في هذه الرحلة.

وإلّا عـلى هـدي رسـول الـقـرآن: ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَى صِرَطِ مُستَقِيمِ ﴾ (٢) حيث الرسول كما القرآن بيان من الله يبيّن القرآن ويفسره، وفي سنته ما لا يتوضّح من القرآن، فهو صراط مستقيم كما القرآن، يهديان إلى صراط مستقيم.

ثم الإسلام المطلق بالعبودية الضافية، والتوحيد بالمعرفة الصافية هما الصراط المستقيم، نتذرّع إليهما بالصورة الإنسانية وبالعبودية والإيمان والاعتصام بالله على ضوء هدي القرآن ونبي القرآن: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللّهُ أَن يَهْدِيكُم وَالاعتصام بالله على ضوء هدي القرآن ونبي القرآن: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللّهُ أَن يَهْدِيكُم يَشَكُ وَ صَدّرُو فَهَيَقًا حَرَبًا كَأَنّهُ يَشَكُ فِي السّمَلَةِ عَكُلُ اللهُ الرّبِصُ عَلَى اللّذِيكَ لَا يُؤمِنُونَ فَي وَهَذَا يَشَعَدُ فِي السّمَلَةِ عَكَلُ الله الرّبِصَ عَلَى اللّذِيكَ لَا يُؤمِنُونَ فَي وَهَذَا مِرَبُطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمًا قَد فَصَلَنا الْآيَاتِ لِقَوْمِ يَذَكُرُونَ فَي السّمَالِ وَلَا إِنّنِ هَلَا إِيرَاهِيمَ حَيْنِفًا وَمَا كَانَ مِنَ النَّشَرِكِينَ ﴾ (٤) فالمهدف إلى مِرَطِ مُسْتَقِيمِ دِينًا قِيمًا مِلْةً إِبْرَهِيمَ حَيْنِفًا وَمَا كَانَ مِنَ النَّشَرِكِينَ ﴾ (٤) فالمهدف هنا ليس هو الرسول والقرآن، فإنما هما بما معهما من وسائل زاد للسالك إلى الصراط المستقيم: إسلام التوحيد وتوحيد الإسلام، كما والصورة الإنسانية هي الظرف والراحلة، ولكلّ درجات حسب درجات السالكين.

فالرسول الهادي إلى صراط مستقيم، وهو على صراط مستقيم، ليس

سورة المائدة، الآيتان: ١٥، ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى، الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآيتان: ١٢٥، ١٢٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ١٦١.

ليتطلّب لنفسه ما هو عليه ويهدي إليه، وإنّما صراطاً مستقيماً أعلى لنفسه، كما الاستمرار على صراطه المستقيم، ثم وصراطاً مستقيماً يهدي إليه لمن دونه، فهو – إذاً – في مثلث الدعاء لمثلث الصراط له ولآخرين، وقد يسجمعها ﴿ رَبّنا لا ثُرَغ قُلُوبَنا بَعَدَ إِذ هَدَيْتَنا وَهَبٌ لَنَا مِن لَدُتك رَحْمَةً إِنّك أَنت الْوَهَابُ ﴾ (١) في بعدي التثبيت والاستزادة، وكما يروى أنه «استرشاد لدينه واعتصام بحبله واستزادة في المعرفة لربه عز وجل وكبريائه وعظمته (٢) و «أدم لنا توفيقك الذي به أطعناك فيما مضى من أيامنا حتى نطيعك كذلك في مستقبل أعمارنا. وهو ما قصر عن العلو وارتفع عن التقصير فاستقام في مستقبل أعمارنا. وهو ما قصر عن العلو وارتفع عن التقصير فاستقام في مستقبل أعمارنا. وهو ما قصر عن العلو وارتفع عن التقصير فاستقام محبتك والمبلغ دينك والمانع من أن نتبع أهواءنا فنعطب أو نأخذ بآرائنا فنهلك (٤).

كل ذلك يعنيها الرسول في ﴿أَهْدِنَا﴾ لغيره تحصيلاً لما قصروا عنه وتثبيتاً لما حصلوا عليه، ولنفسه تداوماً لعصمته وتكاملاً لمعرفته.

ونحن أيضاً مع الرسول نتطلب لأنفسنا وله ولمن دوننا من هذه السبعة من الصورة الإنسانية - العبودية - الإيمان الاعتصام بالله - كتاب الله رسول الله على الإسلام لله وتوحيد الله، سبعة في قلب السبع المثاني يجمعها ﴿ الصِّرَطَ اللَّسَيَقِيدَ ﴾ ولكل درجات، كما لكل أهل، فلا يستغني عنها ككل أيَّ من العالمين وحتى أول العابدين، حيث يطلب لنفسه استدامة ما هو عليه واستكماله، ولآخرين ما ينقصهم من درجات الصراط المستقيم.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٨.

 <sup>(</sup>٢) تفسير البرهان ١: ٥١ عن ابن بابويه في الفقيه عن الإمام الصادق عَلَيْكُلاً.

<sup>(</sup>٣) المصدر عن الإمام أمير المؤمنين عليه .

<sup>(</sup>٤) المصدر عن الإمام الرضا عليه.

وإن كانت هذه السبع بين درجات ثلاث من أصل الصراط المستقيم، كالعبودية الخالصة لله، والإسلام له والتوحيد الخالص، والمعرفة به ومن الذرايع إليه، وهي إلى الصراط المستقيم، كالإيمان والاعتصام بالله وعبوديته على ضوء القرآن بنبي القرآن، ومن الظرف الصالح له كالصورة الإنسانية، فإنها راحلة للسالك، فكيف تطرق الطريق دون أيّة راحلة صالحة، والعبودية وسيلة هي أحرى منها غاية، حيث الغاية هي الزلفى والمعرفة، ولكن العبودية هي لزامها على طول الخط، فكلما ازدادت العبودية ازدادت المعرفة وكلما ازدادت المعرفة.

فإسلام التوحيد وتوحيد الإسلام بمعرفة وعبودية قمة هي الغاية المقصودة، وغيرها بين ظرف ووسيلة.

فالإسلام التام هو العبودية التامة، والتوحيد التام هو المعرفة التامة.

ف ﴿ إِيَّاكَ نَعَبُدُ ﴾ يمثّل الأولى الخاية، و ﴿ وَإِيَّاكَ نَسَتَعِينُ ﴾ الثانية الوسيلة، والعبد يمثّل الظرف: الثالثة، بالفطرة والعقلية السليمة حيث تتقبل هذه وتلك.

ولأن النص هنا ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَاطُ ٱلْمُسْتَقِيدَ ﴾ فقد يشمل مثلث الصراط بمسبّعه، به وإليه وإياه، فأكمل بها دعاءً وأجمِل.

ثم فاعتراف الجمع في «نعبد ونستعين» والدعاء للجمع في ﴿ آهَدِنَا الصِّرَطَ ٱلْسُتَقِيدَ ﴾ ذلك الجمع المثلث هو قاعدة الإيمان الجماعي التي تمثّل جامعية الإسلام واجتماعيته، حتى وفي صلاته حيث تضم ضمن الصلاة لله صلات بعباد الله:

﴿ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلصَّالِّينَ ۞ ﴿:

والنّعمة - كسراً - هي الحالة الحسنة حسية وروحية، تأتي في سائر القرآن (٣٤) مرة وهي فتحاً - حالة رديئة تقليباً لنعمة الله كفراً ونعمة:

﴿ وَزُرُوعِ وَمَقَامِ كَرِيمٍ ﴿ وَمَعْمَةِ كَانُوا فِيهَا فَنَكِمِينَ ﴿ وَذَرَّفِ وَالْتُكَذِّبِينَ أُولِي النَّمَةِ وَمَقِلَمُ وَمَقِلَمُ وَالْتُكَذِّبِينَ أُولِي النَّمَةِ وَمَقِلَمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَا لَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَا لَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالَّذِاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا لَاللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

وهل تصح «سراط مَن أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم وغير الضالين»؟ كما قرىء في الشواذ<sup>(٣)</sup> قطعاً لا، لمخالفتها النص المتواتر في القرآن مهما اتحد المعنى أو صح اللفظ وهو لا يصح.

فلأن الصراط قد يكون مستقيماً بين نقطتي العبودية والربوبية، أم غير مستقيم يفرّق بالسالك عن سبيل الله أو يحرّجه، أم هو بين نقطة العبودية والشيطنة وهو صراط الجحيم، لذلك يعرَّف هنا بإثبات وسلبين، فالإثبات يتكفّل لاستقامته، والسلب الأوّل لما يقابله من صراط الشيطان، والثاني هو العوان بينهما قضية الضلال فلا إلى الحق عارفاً ولا إلى الضلال عامداً، مذبذباً بين ذلك لا إلى هؤلاء ولا إلى هولاء!

فإنما المستدعاة هنا هي صراط المنعم عليهم، دون المغضوب عليهم الندين يعرفون نعمة الله ثم ينكرونها: ﴿وَحَمَدُواْ بِهَا وَٱسْتَقَنَنَهَا أَنْفُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوّاً ﴾ (٤) يعرفون الحق ثم يحيدون عنه كأنهم لا يعرفون، أو يعرفونه باطلاً، ودون الذين ضلوا عن الحق قاصرين أو مقصرين فلم يهتدوا إليه.

ولأن الهدى هي الروحية، والصراط الحق المستقيم هنا هو الموصل

<sup>(</sup>١) سورة الدخان، الآيتان: ٢٦، ٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة المزمل، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٣) في الدر المنثور: ١٥ بسند عن عمر بن الخطاب أن كان يقرأ: «سراط من أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم وغير الضالين» وعن عبد الله بن الزبير مثله إلّا في «سراط» وكما عن عكرمة والأسود مثله وفي نور الثقلين ١: ٢٤ ج ٢٠٦ تفسير القمي حدثني أبي عن حماد عن حريز عن أبي عبد الله عليهم أنه قرأ «صراط من أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم وغير الضالين» قال: المغضوب عليهم النصاب والضالين اليهود والنصارى، وعنه عن ابن أبي عمير عن ابن

<sup>(</sup>٤) سورة النمل، الآية: ١٤.

إلى حقها وحاقها، وأن نعم الدنيا تعم المغضوب عليهم والضالين، إذاً فَ ﴿ أَنْعُمْتُ عَلَيْهِم ﴾ تعني النعمة القمّة الروحية، ولأنها لم تقيّد هنا بقسم دون آخر، فهي مطلق النعم السابغة الروحية.

من الصورة الإنسانية جسراً إلى كلِّ نعمة، والايمان والاعتصام بالله في صحبة العبودية الصالحة، والإسلام لله وتوحيده على ضوء كتاب الشّرعة وسنة رسولها وأفضل النماذج السابقة السابغة للمنعم عليهم - على مختلف درجاتهم - هم: النبيون والصديقون والشهداء والصالحون: ﴿ وَلَا وَرَبِّكَ لَا يُوعِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي آنفُسِهِمْ حَرَبًا مِن الفَصِيمِةُ مَرَبًا وَلَمْ وَلَهُ اللهُ عَلَيْهِم مِن النَّهِ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ ال

هنا نجد القمّة العليا بين المنعم عليهم وهو الرسول محمد عليه فمن يطع الله والرسول فأولئك مع هؤلاء المنعم عليهم في تلك الطاعة مهما اختلفت المرتبة وكما هم درجات، النبيون أعلاهم والصالحون أدناهم، والصديقون والشهداء أوسطهم، وهم كلهم برفاقهم المطيعين لله والرسول، عائشون تحت ظل ظليل من هذا الرسول العظيم، وهو على عظمه وصراطه القمّة المقتدى به يتطلّب في صلواته ليل نهار ﴿ اَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلمُستَقِيدَ ﴾!

وكيف لا يكون هو صراطاً ومطاعاً للمنعم عليهم طول الزمان وعرض المكان وقد كانت نبواتهم وكتاباتهم مشروطة بالإيمان به ونصرته، فهو أوّلهم

سورة النساء، الآيات: ٦٥ – ٧٠.

ميثاقاً وخاتمهم مبعثاً: ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَقَ النَّبِيِّينَ لَمَا ءَانَيْنُكُم مِن كِتَبِ وَحَدَبٍ وَكَنَامُمُزَنَّمُ قَالَ ءَأَقَرَرْتُمْ وَحِكُمَةٍ ثُمَّ جَآءَكُمْ رَسُولُ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ، وَلَتَنهُمُزَنَّمُ قَالَ ءَأَقَرَرْتُمْ وَأَخَذَتُمْ عَلَى ذَالِكُمْ إِصْوِقٌ قَالُواْ أَقْرَزْناً قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِنَ الشَّلَهِدِينَ﴾ (١).

ونرى في سرد حكيم في الذكر الحكيم للأولين من مربع المنعم عليهم، عديداً من النبيين: كزكريا - يحيى - عيسى - إبراهيم - إسحاق - يعقوب - موسى - إسماعيل وإدريس: ﴿إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا نَبِيًا ۚ إِنَّ وَرَفَعْنَهُ مَكَانًا عَلِيًّا ﴿ وَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّيْيَةِ مَن دُرِّيَةِ ءَادَم وَمِتَن حَمَلْنَا مَع مَكَانًا عَلِيًّا ﴿ وَمِن دُرِّيَةِ إِنْرَهِيمَ وَإِسْرَهِيلَ وَمِتَنْ هَدَيْنَا وَلَجْنَبَيْنَا إِنَا نُنْلَى عَلَيْهِم ءَايَتُ الرَّحْنِ خُرُوا سُجَدًا وَبُكِيًا ﴿ وَمِن دُرِيَةِ إِنْرَهِيمَ وَإِسْرَهِيلَ وَمِتَن هَدَيْنَا وَلَجْنَبَيْنَا إِنَا نُنْلَى عَلَيْهِم ءَايَتُ الرَّحْنِ خُرُوا سُجَدًا وَبُكِيًا ﴿ وَمِنَ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم عَايَهُم عَايَهُم عَايَهُم عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلْهِم عَلَيْهِم عَلْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْه عَلَيْهِم عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم

وعلّ ممن هدينا واجتبينا من لم يذكروا من النبيين، وكذلك الصديقين والشهداء والصالحين.

ثم النّعمة للأولين وأضرابهم من المعصومين كالصديقين، هي نعمة العصمة على درجاتها، فإنهم كانوا على صراط مستقيم، هادين إلى صراط مستقيم.

والمعيّة المعنيّة هنا لمن يطع الله والرسول هي المعية في أصل الصراط، لا سيّما وأن الصراط المستقيم إلى الله واحد، مهما كان الطرق إلى الله بعدد أنفاس الخلائق والصراط المستقيم - على أية حال - هو سلالة ما تستهدفه رسالات الله وكتاباته يحمله رسل الله، كائنين عليه دالين إليه، فلولا الرسول لم يكن قرآن ولا إسلام التوحيد وتوحيد الإسلام، ولا صورة إنسانية جادّة، ولا اعتصام تامّ بالله، ولا عبودية صالحة.

إذاً فالرسول يمثّل الصراط المستقيم، كما أن صنوه، ومثيله الذي صنعه

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٨١.

<sup>(</sup>۲) سورة مريم، الآيات: ٥٦ - ٥٨.

على مثاله، وبنيه المعصومين من بعده، هم الصراط المستقيم بعده كما في متظافر الروايات.

فطالما النبيون ومن ثمّ الصديقون هم على صراط مستقيم، إلّا أن لكلّ درجات ﴿وَفَوَقَ كُلِّ ذِى عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴾ (١) فالأمة الإسلامية تتطلّب الهدي إلى صراط الصديقين، وهم طالبون صراط محمد خاتم النبيين ﷺ، وكما سائر النبيين يطلبون صراطه ويؤمنون به قبل ابتعاثه، فكلَّ إلى ذاك الجمال يشير.

لذلك نرى أن الصراط المطلوب لنا في صلواتنا هو «صراط محمد وآله» ( $^{(7)}$  كما يرويه الفريقان، أم «صراط علي» ( $^{(7)}$  كمصداق ثان لذلك الصراط، كما سائر مصاديقه هم أهل بيت الرسالة المحمدية عليه ( $^{(2)}$  كما

<sup>(</sup>١) سورة يوسف، الآية: ٧٦.

<sup>(</sup>۲ - ٤) أخرج الثعلبي في الكشف والبيان في الآية قال مسلم بن حيان سمعت أبا بريدة يقول: صراط محمد وآله، وفي تفسير وكيع بن جراح عن سفيان الثوري عن السدي عن أسباط ومجاهد عن عبد الله بن عباس في الآية قال: قولوا معاشر العباد: أرشدنا إلى حب محمد وأهل بيته، وأخرج الحموي في فوائد السمطين بإسناده عن أصبغ بن نباتة عن علي الله في قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ اللَّيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا لَخِرَةِ عَنِ الصِّرَطِ لَنَكِبُونَ ﴾ [المؤمنون: ٧٤] قال: الصراط ولايتنا أهل البيت، وأخرج ابن عدي والديلمي في الصواعق ص ١١١ عن رسول الله في قال: أثبتكم على الصراط أشدكم حباً لأهل بيتي، وأخرج شيخ الإسلام الحموي بإسناده في فرائد السمطين في حديث عن الإمام جعفر الصادق عليه قوله: نحن خيرة بالله ونحن الطريق الواضح والصراط المستقيم إلى الله وأخرج أبو سعيد في شرف النبوة عن رسول الله في قال: أنا وأهل بيتي شجرة في المجنة وأغصانها في الدنيا فمن تمسك بنا اتخذ إلى ربه سبيلاً وذخائر العقبي ص ١٦) وأخرجه مثله الحافظ الحسكاني في شواهد التنزيل (١: ٧٥) بسند متصل عن أبي بريدة وبسند آخر عن ابن عباس وثالث عنه قال قال رسول الله في لعلي بن أبي طالب: أنت الطريق الواضح وأنت الصراط المستقيم وأنت يعسوب الدين، وبسند رابع عن جابر بن عبد الله قال قال رسول الله في أمتي من اهتدى بهم هدي إلى صراط مستقيم.

ومن طريق أهل البيت في عيون الأخبار ص ٣٥ – ٣٦ بإسناده عن سيد العابدين علي بن الحسين عَلِيَـٰ قال: ليس بين الله وبين حجته حجاب ولا لله دون حجته ستر نحن أبواب الله =

وأن صراطهم هو صراط محمد على والذي يستهديه محمد نفسه لنفسه هو صراط فوقه والتثبيت على ما هو عليه، ولمن سواه - بطبيعة الحال - دونه في وَلِيكُ لِمَ وَلِيكُ لِمَ اللهِ عَمَّا يَسْمَلُونَ ﴾ (١) في وَلَمْمُ فَي فِعْنِهِ عَمَّا يَسْمَلُونَ ﴾ (١) في وَلَمْمُ دَرَجَنَتُ مِنَا يَعْمَلُونَ ﴾ (٢) و ﴿ فَرْفَعُ دَرَجَنَتِ مَن نَشَاءً إِنَّ رَبَّكَ دَرَجَنَتِ مَن نَشَاءً إِنَّ رَبَّكَ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلِيمٌ ﴾ (٢) و ﴿ فَرَفَعُ دَرَجَنَتِ مَن نَشَاءً إِنَّ رَبَّكَ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلِيمٌ ﴾ (٢) :

## و﴿ ٱلْمُغَضُّوبِ عَلَيْهِمْ ۞﴾:

هم كل من غضب الله عليه دون جماعة خصوص، وتفسيرهم باليهود<sup>(٤)</sup>

= ونحن الصراط المستقيم ونحن عيبة علمه ونحن تراجمة وحيه ونحن أركان توحيده ونحن موضع سره.

وفيه عن جعفر بن محمد عليه في ﴿ صِرَط اللّهِ اللهِ عَلَيْهِم ﴾ يعني محمداً وذريته. وفي أمالي الصدوق (ص ١٧٣) عن النبي عليه من سرّه أن يجوز على الصراط كالربح العاصف ويلج الجنة بغير حساب فليتول ولي ووصيي وصاحبي وخليفتي على أمتي على بن أبي طالب، ومن سرّه أن يلج النار فليتوك ولايته فوعزة ربي جل جلاله أنه الباب الذي لا يؤتى إلا منه وأنه الصراط المستقيم وأنه الذي يسأل الله عن ولايته يوم القيامة، وأخرج ابن شهر آشوب في المناقب ج ٣: ٧٧ عن إبراهيم الثقفي بإسناده عن أبي برزة الأسلمي قال قال رسول الله علي ففعل، ورواه مثله المجلسي في البحار ج ٣٥: ٣٦٤ والسيد البحراني في غاية المرام ج لا ٢٤٧ عن الروضة لابن الفارسي، وروى محمد بن الحسن الصفار بإسناده عن أبي حمزة الثمالي في الآية قال: هو والله علي هو والله الميزان والصراط (غاية المرام ج ١٠ ٢٤٢). وعن جابر بن عبد الله أن النبي علي بينما أصحابه عنده إذ قال – وأشار بيده إلى علي – هذا صراط مستقيم فاتبعوه (ج ٢: ٣٥٠) وعن سعد عن أبي جعفر عليه في الآية قال: آل محمد الصراط الذي دل عليه (تفسير العياشي (ج ١: ٣٨٤) والى عشرات من هذه الأحاديث أخرجها الفريقان عن النبي عليه وعن أهل بيته المعصومين عليه.

- (١) سورة الأنعام، الآية: ١٣٢.
- (۲) سورة آل عمران، الآية: ۱۹۳.
  - (٣) سورة الأنعام، الآية: ٨٣.

<sup>(</sup>٤) كما عن النبي ﷺ في روايات عدة أخرجها عبد الرزاق وأحمد وابن مردويه في مسنده والبيهقي في الشعب وعبد بن حميد وابن جرير والبغوي في معجم الصحابة وابن المنذر =

تفسير مصداقي كأصدق مصاديقهم وأنحسهم فإنهم منهم وليسوا كلهم، فمن اليهود من لم يغضب عليهم مهما لم يكونوا مسلمين كالمستسلمين للحق مهما كانوا من الضالين أو المقصرين فيه غير معاندين ولا مكذبين، كما ومن غير اليهود مغضوب عليهم وإن كانوا من المسلمين إذ ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيِّكُمْ وَلاَ أَمَانِيّ أَمْ لِي الْحَيْلُمُ وَلاَ يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ اللّهِ وَلِيّاً وَلا نَصِيرًا ﴾ (١).

فذكر اليهود كأنهم هم المغضوب عليهم دون سواهم ليس إلّا لأنّهم كمجموعة - لا ككل - هم أنحس حماقى الطغيان طول التاريخ الرسالي والرسولي<sup>(٢)</sup>.

فمن المغضوب عليهم ﴿ مَن شَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِن اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيدٌ ﴿ وَلَكُ بِأَنَّهُمُ ٱسْتَحَبُّوا ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا عَلَى ٱلْآخِرَةِ

<sup>-</sup> وأبو الشيخ عن عبد الله بن شقيق عن أبي ذر قال قال رسول الله هم اليهود. كما وأخرجه سفيان بن عيينة في تفسيره وسعيد بن منصور عن إسماعيل بن أبي خالد عنه في وأخرجه أحمد وعبد بن حميد والترمذي وحسن وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن حبان في صحيحه عن عدي بن حاتم عنه في وأخرجه أحمد وأبو داود وابن حبان والحاكم وصححه والطبراني عن الشريد عنه في (الدر المنثور ١٦).

سورة النساء، الآية: ١٢٣.

<sup>(</sup>٢) في نور الثقلين: ١: ٢٤ ح ١٠٦ - القمي حدثني أبي عن حماد عن حريز عن أبي عبد الله عليه أنه قال... المغضوب عليهم النصاب والضالين اليهود والنصارى وعنه عن ابن أبي عمير عن ابن أذينة عنه عليه قال... المغضوب عليهم النصاب والضالين الشكاك الذين لا يعرفون الإمام وفي الفقيه فيما ذكره الفضل من العلل عن الرضا عليه أنه قال: ﴿عَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِم ﴾ استعادة من أن يكون من المعاندين الكافرين المستخفين به وبأمره ونهيه «والضالين» اعتصام من أن يكون من الذين ضلوا عن سبيله من غير معرفة وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً.

وفي احتجاج الطبرسي وروينا بالإسناد المقدم ذكرها عن أبي الحسن العسكري عليه أن أبا الحسن الرضا عليه قال: إن من تجاوز بأمير المؤمنين عليه العبودية فهو من المغضوب عليهم ومن الضالين.

وَأَنَ اللّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَفِرِينَ ﴿ أُولَتِهِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَأَن اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَالْتَهِكَ هُمُ الْعَنفِلُونَ ﴿ لَا جَكَرَمَ أَنَّهُمْ فِى الْآخِرَةِ هُمُ الْعَنفِلُونَ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ومنهم الذين يحاجون في الله بعد كمال الحجة واتضاح المهجة: ﴿ وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللهِ مِنْ بَعْدِ مَا ٱسْتُجِيبَ لَهُ مُجَّنَّهُمْ دَاحِضَةً عِندَ رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ عَضَتُ وَلَهُمْ عَذَابُ شَكِيدً ﴾ (٢).

والمكذبون بآيات الله: ﴿قَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُمْ مِّن رَّيِكُمْ رِجْسُ وَغَضَبُّ أَتُجَدِلُونَنِي فِت أَسْمَلَوِ سَتَيْتُنُوهَا أَنتُدْ وَءَابَآؤُكُمْ...﴾ (٣).

والـطـاغـون فــي رزق الله: ﴿ كُلُواْ مِن طَيِّبَكِ مَا رَزَقْنَكُمْ وَلَا تَطْغَوْاْ فِيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبِيًّ وَمَن يَمَلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدْ هَوَىٰ﴾ (٤) هذا، فبأحرى الطغاة على الله!

والمولّون أدبارهم في الجهاد: ﴿وَمَن ثُولِهِمْ يَوْمَبِذِ دُبُرَهُۥ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِنَالٍ أَوْ مُتَحَيِّزًا إِلَى فِشَقِ فَقَدْ بَآءً بِغَضَبٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَمَأْوَنَهُ جَهَنَّمُ وَبِثْسَ ٱلْمَهِيرُ﴾(٥).

والقاتلون المؤمنين متعمدين: لإيمانهم: ﴿وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَدِّدُا مُتَعَدِّدُا فَحَدَّا لَهُ عَذَابًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَّهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ (٢) .

وهكذا نرى أن المغضوب عليهم - على مختلف دركاتهم - هم الذين شرحوا بالكفر صدراً، أم طغوا في رزق الله أم على الله، أم كذبوا بآيات

سورة النحل، الآيات: ١٠٦ – ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ٧١.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الآية: ٨١.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنفال، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٦) سورة النساء، الآية: ٩٣.

الله، أم حاجوا في الله من أية طائفة كانوا ملحدين أو مشركين أم كتابيين، هوداً أو نصارى أم مسلمين، مهما اختلفت دركات الغضب عليهم كما المغضوب عليهم جزاءً وفاقاً.

ولكي لا، يغتر غير اليهود بالأماني الكاذبة، يأتي الأمان العام لمن آمن وعمل صالحاً من الذين هادوا كسواهم، بعد ضرب الذلة عليهم والمسكنة والغضب من الله معللاً بما علّل. ﴿ . . . وَمُربَتَ عَلَيْهِمُ الذِلَةُ وَالْسَكَنَةُ وَبَاءُو وَالغضب من الله معللاً بما علّل. ﴿ . . . وَمُربَتَ عَلَيْهِمُ الذِلَةُ وَالْسَكَنَةُ وَبَاءُو بِنَفْسَرِ مِن الله معللاً بما علّل. ﴿ . . . وَمُربَتَ عَلَيْهِمُ الذِلَةُ وَالْسَكَنَةُ وَبَاءُو بِنَفْسَرِ مِن الله معللاً بما علّل والله وَيَقْتُلُون النَّيْتِ الله وَيَقْتُلُون النَّيْتِ الله وَيَقْتُلُون النَّيْتِ الله وَالنَّمِي الْحَقِّ الْمَاسَى الله وَالنَّمِي النَّمْ الله وَالنَّمِي الله وَالنَّمِي الله والنَّمَا الله والنَّمَا والنَّمَا والنَّمَا والنَّمَا والنَّمَا والنَّمَا والله والنَّمَا والله والله والنَّمَا والنَّمَا والله والنَّمَا والله والله والنَّمَا والله والله والنَّمَا والله والله والله والله والله والنَّمَا والله والله

وكــمــا نــرى فــي أخــرى ﴿ صُرِبَتَ عَلَيْهِمُ الذِلَّةُ أَيْنَ مَا ثُقِفُوَّا إِلَّا بِحَبْلِ مِّنَ اللَّهِ وَحَبْلِ مِّنَ النَّاسِ وَبَآءُو بِغَضَبٍ مِّنَ اللَّهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الْمَسْكَنَةُ ۚ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُواْ يَكُفُرُونَ بِتَايَنتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلْأَنْبِيَآةَ بِغَيْرِ حَقِّ ذَالِكَ بِمَا عَصَوا قَكَانُواْ يَعْتَدُونَ﴾ (٢).

إذ تأتي تلوها دون فصل آية والأمان لأهل الايمان: ﴿ لَيْسُوا سَوَآءٌ يَنْ أَهْلِ الْكِتَابِ أُمَّةٌ قَاْيِمَةٌ يَتْلُونَ اَيَكَتِ اللَّهِ ءَانَاةَ الَّيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ ﴿ يُسُوا سَوَآءٌ يَنْ اللَّهِ وَالْمَوْنِ وَيَسْجُدُونَ ﴿ يُلْلَهِ وَالْمَوْنِ وَيَسْجُدُونَ ﴿ يُلْلَهُ وَاللَّهُ عَلِيكُمْ وَيُسْرِعُونَ فِي الْخَيْرَتِ وَالْمَيْرِعُونَ فِي الْخَيْرَتِ وَالْمَيْرِعُونَ فِي الْخَيْرَتِ وَاللَّهُ عَلِيمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ الْمُنْقِيرِ فَلَنَ يُصْعُمُوهُ وَاللَّهُ عَلِيمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللْفُولُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُونَ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِقُولَ اللْمُؤْلِقُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلِقُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَه

أجل إنهم ليسوا سواء لأنهم يهود أم أهل كتاب غير مسلمين لكي يغضب عليهم أجمعين، فإنما الغضب مربوط برباط التخلف عن شرعة الله.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآيتان: ٦١، ٦٢.

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، الآية: ۱۱۲.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآيات: ١١٣ – ١١٥.

ولأن اليهود هم أكثر الطوائف طغياناً وتكذيباً بآيات الله، لذلك ترى آيات الغضب تتلاحق عليهم أكثر من سواهم كأنهم هم المغضوب عليهم لا سواهم.

وأمّا ﴿ اَلْضَالِينَ ﴾ فهم عوانٌ بين المغضوب عليهم والمهديين، ناكبين عن الصراط المستقيم، فهم - على أية حال - من الضالين، قاصرين أو مقصرين، عن الصورة الإنسانية وعن التوحيد والآخرة: ﴿ وَإِنَّ الَّذِينَ لَا يَوْمِنُونَ عَنِ الصّورة الْإنسانية عن صراط العبودية التي هي الصورة الإنسانية الكاملة، التي يجمعها صراط توحيد الإسلام وإسلام التوحيد والاعتصام بالله على ضوء قرآن محمد ومحمد القرآن.

وبصيغة مختصرة كلّ من ضّل عن الصراط المستقيم فهو من الضالين: من مستضعف قاصر لا يستطيع حيلة ولا يهتدي سبيلاً ﴿ إِلَّا ٱلسُّنَضَعَنِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءَ وَٱلْوِلْدَٰنِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا ﴿ إِلَّا الْسُنَضَعَنِينَ مِنَ اللهُ أَن الرِّجَالِ وَالنِّسَاءَ وَٱلْوَلَدِنِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا ﴿ إِلَى اللهُ عَسَى اللهُ أَن اللهُ عَفُواً عَفُورًا ﴿ إِلَى اللهُ عَفُورًا ﴿ إِلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُمُ وَكَاكَ اللهُ عَفُورًا ﴿ إِلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

ومن مستضعف مقصر ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّنَهُمُ الْمَلَتَهِكَةُ ظَالِمِيّ أَنفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُننُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الأَرْضُ قَالُواْ أَلَمْ تَكُنَّ أَرْضُ اللّهِ وَسِعَةَ فَنْهَاجِرُواْ فِيهَا فَالْوَلَئِكَ مَاْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاَةَتَ مَصِيرًا﴾ (٣).

ومن مستكبر معاند للحق وهو من رؤوس الضلالة ضالاً مضلاً ناكباً منكباً عن الصراط وهو من المغضوب عليهم ﴿وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِينَ الشَّالِينِ اللهِ فَأَرُّلُ مِنْ جَبِر اللهِ وَتَصَلِينُهُ جَمِيمٍ اللهِ (٤).

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآية ٧٤.

<sup>(</sup>۲) سورة النساء، الآية: ۹۸، ۹۹.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ٩٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الواقعة، الآيات: ٩٢ – ٩٤.

ومختلف دركات الضلال موزّعة بين فرق النصارى لحدِّ لا مثيل لهم في سائر الطوائف، ولذلك يفسّر بهم ﴿ ٱلْضَكَالَينَ ﴾ في الحديث كأضل الضالين.

و ﴿ اُلْضَآ لَیِنَ ﴾ یهیمن علی المغضوب علیهم حیث تشملهم وسواهم، وقد یشمل سائر السبل الملتویة وإن کانت موصلة إلى الله.

ولكن الصراط المستقيم هو أسلم السبل إلى الله مهما كان درجات، فكل درجة أدنى ضلال بالنسبة للأعلى حال أنها سبيل إلى الله: ﴿وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَىٰ ﴾ (١).

ولكنما الضلال قصوراً أو تقصيراً هو المقصود من ﴿ اَلْضَالِينَ ﴾ حيث الضال الذي يتحرّى الصراط، وهو في سبيله إلى الصراط، ضلاله ضلال قدسي كما الشك المقدس وهو في سبيله إلى اليقين، والإسلام في سبيله إلى الايمان، فإنه ليس نفاقاً ولا إيماناً، بل هو إسلام إلى إيمان: ﴿ قَالَتِ ٱلْأَمْرَابُ اللهُ مَا لَمُ تُورِّمُ اللهُ وَلَوْا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدَخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴿ (٢) .

وأما الضال الذي يرى نفسه على هدىً بقصور أو تقصير، فهو في الحق ضال لا يرجى هداه.

فلأن الداعي في صلاته - في الأكثرية الساحقة - ليس على صراط مستقيم، فهو ضال عنه، ولكنه سالك إليه متحرِّ عنه، فلا يسمَّى ضالاً قسيماً للمغضوب عليهم مهما كان ضالاً بقياسه بمن هو على صراط مستقيم.

فالسالكون إذاً أربعة: ١ - مؤمن ليس على صراط مستقيم وهو في سبيله، ٢ - من هو على صراط مستقيم. ٣ - المغضوب عليهم غير المؤمنين ولا المتحرين عن إيمان بل معاندين له ومتعنتين عليه. ٤ - الضالون الذين ضلوا الصراط والسبيل إلى الصراط، فهم عن الصراط لناكبون.

<sup>(</sup>١) سورة الضحى، الآية: ٧.

<sup>(</sup>۲) سورة الحجرات، الآية: ١٤.

فالأوّلان هما من المصلين المهتدين، والآخران من الناكبين عالمين أو جاهلين.

فالمؤمنون الذين لم يلبسوا إيمانهم بظلم، هم في سبل السلام آمنون، سالكون إلى الصراط المستقيم: ﴿ الَّذِينَ مَامَنُواْ وَلَدَ يَلْبِسُوَا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُولَئِكَ مَامَنُواْ وَلَدَ يَلْبِسُوَا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُولَئِكَ مَهُمَ الْحَتْلَجِ لَهُم شُركُونَ ﴾ (١) مهما اختلج لهم شرك خفي أم ظلم عملي، ف ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُمْ اللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ (١).

#### عود على بدء في السبع المثاني:

لقد شملت البسملة على ثلاثة من أسماء الله هي أهمها كلها، وشملت السبع المثاني - ككل - على خمسة هي أصول أسمائه الدالة على المبدأ والمعاد، فلو كان لله اسم أفضل من هذه لذكرها في أم القرآن.

ثم هي على ترتيب الأهمية: ﴿ اللَّهِ - النَّكَانِ - الرَّهَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى الْعَلَمِينَ - مَا لِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾.

فقارئ الحمد قارى المقرآن العظيم وكما يروى عن الإمام الرضا علي المساعدة المرضاعة الم

قال: فلِمَ أمروا بالقراءة في الصلاة؟ قيل: لئلا يكون القرآن مهجوراً مضيّعاً مدروساً فلا يضمحل ولا يجهل.

فإن قال: فلِمَ بدئ بالحمد في كلِّ قراءة دون سائر السور؟ قيل: لأنه ليس شيء من القرآن والكلام جمع فيه من جوامع الخير والحكمة ما جمع في سورة الحمد.

سورة الأنعام، الآية: ۸۲.

<sup>(</sup>۲) سورة يوسف، الآية: ١٠٦.

وذلك أن قوله: ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ﴾ إنما هو أداء لما أوجب الله تعالى على خلقه من الشكر، وشكر لما وفق عبده للخير.

﴿رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ﴾ تمجيد له وتحميد وإقرار بأنه هو الخالق المالك لا فيره.

﴿ الرَّكْنِي ٱلرِّيَكِ لِيهِ استعطاف وذكر لآلائه ونعمائه على جميع خلقه.

﴿مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّبِنِ﴾ إقرار بالبعث والحساب والمجازاة، وإيجاب له ملك الآخرة كما أوجب الله له ملك الدنيا .

﴿ إِيَّاكَ نَعَبُدُ﴾ رغبة وتقرب إلى الله عز وجل وإخلاص بالعمل له دون غيره.

﴿ وَإِيَّاكَ نَسَّتَعِينُ ﴾ استزادة من توفيقه وعبادته واستدامة لما أنعم عليه ونصره.

﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْسُتَقِيمَ ﴾ استرشاد به واعتصام بحبله واستزادة في المعرفة بربه وبعظمته ويكبريائه.

﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ توكيد في القول والرغبة، وذكر لما قد تقدم من نعمة على أوليائه، ورغبة في مثل تلك النعم.

﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِم ﴾ استعاذة من أن يكون من المعاندين الكافرين المستخفين به وبأمره ونهيه.

﴿ وَلَا ٱلضَّالَٰإِنَ ﴾ اعتصام من أن يكون من الضالين الذين ضلوا عن سبيله من غير معرفة وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً.

فقد اجتمع فيه من جوامع الخير والحكمة في الآخرة والدنيا ما لا يجمعه شيء من الأشياء<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا ﷺ وعلل الشرائع بإسناده عن الفضل بن شاذان عن الرضا ﷺ.

ثم إلى حديث سلسلة الذهب القدسي حول تفسير السبع المثاني يرويه الإمام الحسن العسكري علي الله عن أبيه على بن محمد علي عن محمد بن على عَلَيْتُهُ عن على بن موسى عَلَيْتُهُ عن موسى بن جعفر عَلَيْتُهُ عن جعفر بن محمد علي عن محمد بن على علي علي عن على بن الحسين علي عن الحسين ابن على عَلِي الله عن أمير المؤمنين على عَلِي الله قال والله علي عَلَي الله علي علي علي علي علي الله الله عز وجل: قسمت فاتحة الكتاب بيني وبين عبدي فنصفها لي ونصفها لعبدي ولعبدي ما سأل، إذا قال العبد ﴿ يِسْدِي اللَّهِ ٱلرَّجِيْدِ الرَّهِ قَالَ الله جل جلاله: بدأ عبدي باسمي وحقٌّ عليٌّ أن أتمّم له أموره وأبارك له في أحواله - فإذا قال: ﴿ ٱلْحَكَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ قال الله جل جلاله: حمدني عبدي وعلم أن النعم التي له من عندي وأن البلايا التي دفعت عنه فبطولي، أشهدكم أني أضيف له إلى نعم الدنيا نعم الآخرة وأدفع عنه بلايا الآخرة كما دفعت عنه بلايا الدنيا، فإذا قال: ﴿ ٱلرَّخِنِ الرَّحِدِ ﴾ قال الله جلّ جلاله: شهد لي عبدي أني الرحمن الرحيم، أشهدكم لأوفّرن من نعمتي حظه ولأُجزلنّ من عطائي نصيبه، فإذا قال: ﴿مِثْلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ﴾ قال الله جلّ جلاله: أشهدكم كما أعترف أنى أنا مالك يوم الدين لأسهلن يوم الحساب حسابه ولأتجاوزن عن سيثاته فإذا قال: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ قال الله ﷺ : صدق عبدي، إياي يعبد، أشهدكم لأثيبته على عبادته ثواباً يغبطه كلّ من خالفه في عبادته لى، فإذا قال: ﴿وَإِيَّاكَ نَسَّتَعِينُ﴾ قال الله عَرَضُكُ : بى استعان عبدي والتجأ إلى أشهدكم لأُعيننه في شدائده ولآخذن بيده يوم نوائبه، فإذا قال: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَطُ ٱلْمُسْتَقِيدَ ﴾ . . . قال الله عَرَيَكُ : هذا لعبدى ولعبدى ما سأل، فقد استجبت لعبدي وأعطيته ما أمّل، وآمنته مما منه وجل<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) رواه شيخ الطائفة الطوسي في أماليه والشيخ الأجل الصدوق في عيونه عن محمد بن القاسم المفسر الأسترآبادي قال: حدثنا يوسف بن محمد بن زياد وعلي بن محمد بن سيار عن أبويهما عن الإمام الحسن العسكري عليه عن . . .

إذاً فالسبع المثاني صورة مجملة وضّاءة عن سيرة الله وسيرة العبد تجاه الله تجمع من جوامع القرآن العظيم محكمات، مما يتوجب على العباد معرفياً وعملياً وجاه رب العالمين، لمّاعة لمّاحة إلى مثلث الأصول الدينية: المبأ، والمعاد، وما بين المبدأ والمعاد من نبوّات وتشريعات.

وفي قِرانِ بين ما نقوله نحن المسلمين في صلواتنا وما يقوله المسيحيون نرى قراناً بين النور والنار، بين أدب بارع وسوء هارع.

ففي إنجيل متّى الفصل ٦ الآيات ٩ - ١٣ فصلوا أنتم هكذا: ونحن نصلی هکذا:

أبانا الذي في السماوات ينسب اللهِ الكنِّبِ النِيَهِ فِي الْ ليتقدس اسمك (٩) ليأت ملكوتك. لتكن مشيئتك كما في السماء كذلك على

الأرض(١٠) خبزنا كفافنا أعطنا اليوم (١١) واغفر لنا ذنوبنا كما نغفر نحن أيضاً للمذنبين إلينا (١٢) ولا تدخلنا في تجربة لكن نجنا من الشرير لأنّ لك الملك والقوة والمجد إلى الأبد آمين (١٣) ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَكْمِينَ ١ ٱلرَّحَانِ ٱلرَّحِيبِ ٢ ملكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ١

إِيَاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ أهدِنَا ٱلصِرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ١ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِم 🕲 غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الطَّهَا آلِينَ ١

فهل الله تعالى «أباهم»؟ وأصل النص المتواتر في الإنجيل «الآب»: الخالق حسب اليوناني! ثم أهو فقط «فِي السَّماواتِ» والأرض خلو منه؟ غلطتان في آية منها واحدة!

ثم من الموعود في «لتكن مشيئتك..»؟ وهل هذه المشيئة حتى الآن ما أتت الأرض، أليس ليحقق مشيئة الله في شرعته لأهل الأرض؟ ثم من هذا الذي ينزل مشيئة الله إلى الأرض!. غلطات تلو بعض، ظلمات بعضها فوق بعض!!!

والصلاة حسب الإنجيل لا يؤتى بها إلّا لله تعالى (مت ٤: ١٠ - مقابل تث ٦: ١٠ و ١٠: ٢٠) ففي الأول «لأنه مكتوب للرب إلهك تسجد وإياه وحده تعبد» وهذه من الآيات الإنجيلية النادرة في فرض السجود، ولكن «تث» لا تذكر إلّا فرض الصلاة.

والأوقات المقررة حسب الكتاب المقدس للصلاة ثلاثة، ففي «مز ٥٥: ١٦ - ١٧ ودا ٦: ١٠)» أمّا أنا فإلى الله أصرخ والرب يخلّصني مساء وصباحاً وظهراً أشكو وأنوح، فيسمع صوتي - وفي «دا» فلما علم دانيال.. فجثا على ركبتيه ثلاث مرات في اليوم وصلى وحمد قدام آلهة كما كان يفعل قبل ذلك.

#### مسألة فقهية حول الحمد:

وهل تجوز ترجمة الحمد في الصلاة؟ أقوال<sup>(١)</sup> أقواها عدم الجواز إلّا لمن لا يتمكن من قراءتها عربية ولا الاقتداء بمن يقرأها ولا متابعته في قراءتها، فما لا يدرك كله لا يترك كله، فإن ترجمة الحمد غير الحمد وقد أمرنا بقراءة الحمد في الصلاة وقال رسول الله على: صلوا كما رأيتموني

<sup>(</sup>١) قال الشافعي إنها لا تجوز إطلاقاً وقال أبو حنيفة تجوز إطلاقاً وقال أبو يوسف ومحمد بما قاداه

أصلي ولو جازت الترجمة لقرأها أحياناً تدليلاً على الجواز<sup>(١)</sup>.

وهل تجب القراءة على المقتدي؟ الحق عدم وجوبها حيث الإمام يتحملها عنه حسب متواتر الحديث، مهما جازت في الإخفاتية، وفي الجهرية إذا لم يسمع صوت الإمام بل هي أحوط، وإذا سمع حرمت لوجوب الاستماع كما قال الله: ﴿وَإِذَا قُرِئَ ٱلْقُرْمَانُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعُمُ تُرَمَّونَ ﴾ (٢) ومن أصدق مصاديقه قراءة الحمد والسورة في الصلاة.

وهل تجوز قراءة الحمد والسورة التي بعدها في الصلاة من المصحف؟ الظاهر هو الجواز لا سيّما لمن لا يحفظها أو يلحن فيها، والمتعارضتان في الجواز وعدمه متساقطتان لولا ترجيح رواية الجواز، فالأصل هو الجواز (٣).

وهل يجوز التأمين بعد ﴿ وَلَا ٱلصَّكَآلَيِنَ﴾ أم لا يجوز، وعلى الحرمة هل تبطل به الصلاة أم لا تبطل؟ أقوال<sup>(٤)</sup>: أقواها البطلان.

<sup>(</sup>۱) وهو إجماع تحقق عندنا ومصرح به في كلام جماعة حد الاستفاضة كالناصريات والخلاف والذكرى.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٤) في الخلاف ١: ٤٠ قول آمين يقطع الصلاة سواء كان ذلك سراً أو جهراً في آخر الحمد أو قبلها للإمام والمأموم وعلى كل حال – وقال أبو حامد الأسفراييني إن سبق الإمام المأمومين بقراءة الحمد لم يجز أن يقولوا آمين فإن قالوا ذلك استأنفوا قراءة الحمد وبه قال بعض أصحاب الشافعي، وقال الطبري وغيره من أصحاب الشافعي لا يبطل ذلك قراءة الحمد ويبنى على قراءته –.

فأما قوله عقيب الحمد فقال الشافعي وأصحابه: يستحب للإمام إذا فرغ من فاتحة الكتاب أن يقول آمين ويجهر به وإليه ذهب عطاء وبه قال أحمد وإسحاق وأبو بكر محمد بن إسحاق بن=

فيما يرويه إخواننا عن الرسول على متظافراً الأمر به فرضاً أو ندباً (١) وفيما يرويه أصحابنا عن عترته الطاهرة على النهي عنه (٢) إلّا شاذاً، وقضية

خزيمة وأبو بكر بن المنذر وداود – وقال أبو حنيفة وسفيان: يقول الإمام ويخفيه، وعن مالك
 روايتان إحداهما مثل أبي حنيفة والثانية لا يقول آمين أصلاً –.

وأما المأموم فإن الشافعي قال في الجديد يسمع نفسه وقال في القديم يجهر به واختلف أصحابه فمنهم من قال المسألة على قولين ومنهم من قال: إذا كانت الصفوف قليلة متقاربة يسمعون قول الإمام يستحب الإخفاء وإذا كانت الصفوف كثيرة ويخفى على كثير منهم قول الإمام يستحب لهم الجهر ليسمعوا من خلفه وقال أحمد وإسحاق وأبو ثور وعطاء يستحب لهم الجهر وقال أبو حنيفة وسفيان الثوري لا يستحب لهم الجهر بذلك.

دليلنا إجماع الفرقة فإنهم لا يختلفون في أن ذلك يبطل الصلاة وأيضاً فلا خلاف أنه إذا لم يقل ذلك أن صلاته صحيحة ماضيةٌ وروي عن النبي على أنه قال: إن هذه الصلاة لا يصلح فيها شيء من كلام الآدميين وقول آمين من كلام الآدميين .

(۱) في الدر المنثور ۱: ۱۷ - أخرج قراءة آمين عن رسول الله على عن جماعة عن: أبي ميسرة ووائل بن حجر الحضرمي وعلي على وأبي موسى الاشعري وأبي هريرة وعائشة وابن عباس ومعاذ بن جبل وأنس عن رسول الله على كلمة واحدة قراءة آمين أو الأمر بها.

(Y) في جامع أحاديث الشيعة ٥: ١١٢ باب عدم جواز التأمين عن محمد الحلبي قال: سألت أبا عبد الله عليه أقول إذا فرغت من فاتحة الكتاب آمين؟ قال: لا ومثله في حسنة جميل عنه عليه وتعارضها صحيحته سألت أبا عبد الله عليه عن قول الناس في الصلاة جماعة حتى تقرأ فاتحة الكتاب آمين؟ قال: ما أحسنها وأخفض الصوت بها وعن معاوية بن وهب قال قلت لأبي عبد الله عليه أقول آمين إذا قال الإمام غير المغضوب عليهم ولا الضالين؟ قال قال: هم اليهود والنصارى ولم يجب في هذا، والجعفريات بإسناده عن علي عليه قال رسول الله في الا تزال أمتي على شريعة من دينها حسنة جميلة ما لم يتخطوا القبلة بأقدامهم وما لم يصرخوا ينصرفوا قياماً كفعل أهل الكتاب وما لم تكن لهم ضجة بآمين ورواه الدعائم عن جعفر بن محمد عن أبيه عن آبائه عليه أنه قال: لا تزال أمتي بخير وعلى شريعة وذكر مثله، وروى الريان عن الرضا عليه عن أبي محمد العسكري عليه في حديث طويل أنه عد الخصال التي خص الله تعالى بها الأثمة عليه وشيعتهم ثم ذكر أن العامة خالفهم فيها – إلى أن قال –: والإخفات في السورتين خلافاً على الجهر. وآمين بعد ولا الضالين عوضاً عن القنوت، الخبر، وفي الدعائم وروينا عنهم عليه أنهم قالوا يبتدأ بعد بسم الله الرَّحمنِ الرَّجيم في كل ركعة بفاتحة الكتاب ... وكرهوا (حرموا) أن يقال بعد فراغ فاتحة الكتاب آمين كما تقول العامة، وقال جعفر بن محمد الميه إنما كانت النصارى تقولها، وفي = آمين كما تقول العامة، وقال جعفر بن محمد عليه إنما كانت النصارى تقولها، وفي =

التعارض هنا هي تقديم رواية أهل البيت ﷺ فإنهم أحد الثقلين فالأقوى – إذاً – عدم الجواز والظاهر البطلان.

ولا عبرة بعديد الرواة عن رسول الله على إذا كان يخالف نقلها أحد من أئمة أهل البيت عليه فضلاً عن إجماعهم، فإن عصمة النقل لهم تفوق كلّ رواية ودراية كما في حديث الثقلين المتواتر.

ثم الروايات المتواترة من طريق الفريقين الآمرة بقراءة الحمد في الركعتين تساند القول أن آمين ليس فيها فإنها حسب تواتر القرآن خالية عنها، إذا فهي كلام خارج عن فرض الصلاة وندبها، فتبطل به الصلاة أم – ولأقل تقدير يحرم.

والقول أن دعاء الهداية في قلب السبع المثاني وهي قلب الصلاة، أنها خير دعاء، والتأمين بعد الدعاء من السنة فهو هنا أحرى، وقد أمرنا بالدعاء في الصلاة وهو من الدعاء بعد الدعاء، إذاً فهو – لأقل تقدير – جائز إن لم يكن ندباً.

إنه مردود إلى قائله لكونه اجتهاداً ضد النص، ولا نقبل حديثاً يروى عن رسول الله على حين يكذبه عترته المعصومون عليه الله على الله عل

وهذه ضابطة سارية المفعول أن الروايتين المتعارضتين المرويتين عن الرسول على تعرضان على كتاب الله، ثم على سنة رسول الله على والعترة

المستدرك أبو القاسم علي بن أحمد الكوفي في كتاب الاستغاثة في بدع الثلاثة في سياق مطاعن الثاني، أجمع أهل النقل عن الأثمة من أهل البيت على أنهم بأجمعهم قالوا: من قال آمين فقد أفسد صلاته وعليه الإعادة لأنها عندهم كلمة سريانية معناها بالعربية افعل كسبيل من يدعو بدعاء فيقول في آخره اللهم افعل ثم استن أنصاره بروايات متخرصة أن رسول الله كان يقول ذلك بأعلى صوته وأنكر أهل البيت هذه الرواية وفي روايات عدة «وعلى من خلفه أن يقولوا الحمد لله رب العالمين» رواه جميل عن أبي عبد الله عليه وفضيل.

هم حملة السنة حين تثبت عنهم له على رواية، سواء أسندوها إلى رسول الله عن الله على أم لم يسندوها، فإنهم – على أية حال – ليسوا إلّا حملة السنة عن الله الرسول على لا يزيدون عليها ولا ينقصون عنها، كما الرسول على عن الله.







سيؤرة البحقة



#### «مدنية - وآياتها مائتان وست وثمانون»

أسماء السور القرآنية التي هي أيضاً بتسمية الرسول وحياً، كترتيب السور والآيات الذي يساور التنزيل في الوحي، مما يؤيد وحي التأليف، فالقرآن المفصل وحيان وحي التنزيل ووحي التأليف، ولو أن مات الرسول عن قرآن التنزيل مبعثرة الآيات دون تأليف، فكيف إذا هذه التسميات، هل هي تسميات مسبقة عن السور المسميات التي ألفها أناس بعد الرسول عن وما هي إلا فوضى جزاف، يستحيل معها انضباط هذه الأسماء دون خلاف واختلاف على مر العصور!

فكما أن وحي التنزيل في محكم القرآن ومفصله من الله كذلك وحي الجمع والتأليف كما تدل عليه آية الجمع (١).

<sup>(</sup>۱) هي قوله تعالى: ﴿لاَ ثُمَرِّكُ بِهِـ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ: ۞ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَلُمُ وَقُرَّالَنُمُ ۞﴾ [القيامة: ١٦-١٧]. . راجع ج ٢٩ ص ٢٨٠ ففيها بحث موضوعي حول جمع القرآن.

الدر المنثور ١: ١٨ - أخرجه جماعة عن الحفاظ وأرباب السنن عن أبي أمامة الباهلي ونواس بن سمعان وبريدة وابن عباس وأبو ذر الهروي ومحمد بن نصر وعبد الواحد بن أعين وابن مسعود وأبي هريرة وأبي الدرداء وعبد الله بن مفضل وأبي مسعود وسهل بن سهل الساعدي والحسن ومعقل بن ياسر والسيد بن حضير والصلصال بن الدلهمس وعروة وعائشة كل عن النبي في أنها سورة البقرة وروى أنس وأبو سعيد الخدري وربيعة الحرشي عنه أنها شورة البقرة وآل عمران بل السورة التي يذكر فيها البقرة. ومن طريق أثمة أهل=

مما يؤيد أنها كغيرها ألفها الرسول في دون المؤلفين الزاعمين تأليف القرآن: ومن لطيف الترتيب تقدَّم فاتحة الكتاب كبراعة استهلال للكتاب، ثم سورة البقرة وهي أوّل ما نزلت في المدينة، تلمح لموقع الدولة الإسلامية فيها، كأنها بداية الإسلام، كما وأن تأريخ الإسلام يبتدأ بأوّل العهد المدني، وكأنما العهد المكي لم يكن من عهود الإسلام، رغم أنه جذورها الأوّلية، مهما كان نماؤها في المدينة.



<sup>=</sup> البيت رواها أبو بصير عن الصادق على وعن علي بن الحسين على عن رسول الله على ومعانى الأخبار إلى سفيان الثورى عن الصادق على .

# بِسْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيعِ

﴿ الْمَدَ إِلَّهُ الْكِكُنْ الْكِكُنْ الْكَرْدَبُ فِيهِ هُدَى لِلْمُنْقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُؤْهُ وَمِمّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ وَالْمَدِينَ الصَّلَوْةُ وَمِمّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ وَالْمَدِينَ يُوْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِالْلَاخِرَةِ هُمْ وَاللَّذِينَ يُوْمِنُونَ فِي الْمُفْلِحُونَ ﴿ مُمْ الْمُفْلِحُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى هُدًى مِن رّبِّهِمْ وَأُولَتِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى هُدًى مِن رّبِّهِمْ وَأُولَتِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى هُدَى مِن رّبِّهِمْ وَأُولَتِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى هُدَى مِن رّبِّهِمْ وَعَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ ا

### ﴿الَّدِّ ﴿﴾:

وترى ماذا تعني أمثال هذه الحروف المقطعة المتصدرة بها البعض من سور القرآن؟

فهل هي أسماء لها؟ وليست إلّا في (٢٨) سورة، وهي أقل من ربعها فلماذا لم تسم بها ثلاثة أرباعها؟، ثم للمصدّرة بها أسماء غيرها إلّا قليلاً منها<sup>(١)</sup> (٤١) ثم الأسماء لا بدّ وأن تعرب عن مسمياتها بما تحمل من معاني ولا معاني معروفة لهذه الحروف إلّا عند أهلها!

٢ - أم هي تنبيهات أن آياتها البالغة ذروة معارج الإعجاز هي مركبة
 عنها؟ إذا فلماذا لم تتصدر بها أوائلها نزولاً كالحمد والعلق والمزمل

<sup>(</sup>١) وهي خمس: طه - يس - ص - ق - ن، ثم الباقية ال: ٢٣ لها أسماء غيرها.

والمدثر؟ وهي أحرى بالتنبيه لها؟ ولماذا لم تستغرق المكيّة الـ(٨٦) إلّا في ٢٥ منها دون الـ(٦٦) الأخرى، ونراها في ثلاث من المدنيات الـ(٢٨) دون (٢٥) الأخرى منها، فمجموع المصدرة بها بين (١١٤) سورة ليست إلّا (٢٨)!

ثم وهذه لعبة إذ توضح الواضح عند أيّ سامع لها، وهي لا تستحق أن تكون آيات كسائر الآيات ثابتة في صدورها!.

ثم وهذه الحروف لا تستغرق حروف الهجاء الـ (٢٨) وإنما هي نصفها (٢) وقد تكررت مرات ومرات (٣) فليست هي إذا - فقط - لهذه الإشارة المنبهة.

٣ - أو أنها فصول بين السور؟ وقد تحققت بالبسملات! اللهم إلا البراءة وهي يتيمة عنها، وهي متحققة بأسمائها إلا قليلاً منها! ثم ولا يجوز الفصل بما هو أجنبي عن القرآن!.

٤ - أو أنها للإسكات؟ فلتصدّر المكية ولا سيما أولياتها بها، وكذلك مهام الآيات وإن في أوساط السور دون اختصاص بأوائلها، وأن الإسكات لا يناسب حروفاً لا يفهمونها!.

<sup>(</sup>۱) وهي ا - ل - م - ر - ه - ي -ع - ص - ط - س -ح - ق - ن - ك - ولم تذكر ١٤ -الأخرى: ب - ت - ث - ج - خ - د - ذ - ز - ش - ض - ظ - غ - ف - و.

<sup>(</sup>٢) فالمكية الـ ٢٥ هي: ١ - الأعراف - المص - ٢ - يونس: الر: ٣ - هود: الر - ٤ - يوسف: الر - ٥ - إبراهيم: الر - ٢ - الحجر: الر - ٧ - العنكبوت: آلم - ٨ - مريم: كهيعص - ٩ - طه - و • ١ - الشعراء: طسم - ١١ - القصص: ١٢ - النمل: طس: ١٣ - الروم: آلم - ١٤ - لقمان: آلم - ١٥ - السجدة: آلم - ١٦ - يس - ١٧ - ص - ١٨ - المؤمن: حم - ١٩ - فصلت: حم - ٢٠ - الدخان: حم - ٢١ - الزخرف: حم - ٢٢ - الأحقاف: حم ٣٣ - الجاثية: حم - ٢٢ - ق - ٢٥ - ق - ٢٠ - آلجاثية: حم - ٢٢ - ق - ٢٠ - ق - ٢٠

والمدنية الـ: ٣ هي: البقرة: آلم – آل عمران: آلم – الرعد: المر فالمجموع ٢٨.

 <sup>(</sup>٣) وقد كررت آلم خمس مرات - والر: ٥ - وحم: ٦ - وطسم: ٢ - ثم في التسع الباقية مرة مرة
 ك: المر والمص وكهيعص وطه ويس وص وق ون وطس!

أو هي مجمل معاني السور المتصدرة بها؟ فلماذا حرمت عنها أربعة أخماسها؟ ولماذا كررت في عديد منها وحرمت عنها أكثرها!

٦ - أو هي المعاني النازلة ليلة القدر؟. فكذلك الأمر، ولماذا تحرم
 عنها سورة الحمد التي هي صورة باهرة عنها.

او أنها تعني ما يعنيه حساب الأعداد؟ ولا حجة فيها إلّا خيالات إسرائيليات وكما زيفت بروايات إسلاميات! (١).

٨ - أو هي اسم الله الأعظم مقطّعة في القرآن؟ ولا أعظم من «الله»:
 الأعظم الظاهر، ولا من «هو»: الأعظم الباطن! وأن المركب منها سلسلة
 حروف لا تؤلف اسماً عربياً! ثم ولا حجة تثبتها!

أقول: ما أحسن الرسول على ترتيباً لذكر هذه الحروف مترتباً متصاعداً حسب الأعداد، ولكي يحتاروا في أمره ويندحروا عما هم يزعمون أنها بحساب الأعداد في حساب أجل الأمة الإسلامية رجماً مضاعفاً بالغيب!.

<sup>(</sup>١) في معانى الأخبار للصدوق بإسناده إلى محمد بن قيس قال: سمعت أبا جعفر عَلَيْنَا الله يحدث أن حيياً وأبا ياسر ابني أخطب ونفراً من يهود أهل نجران أتوا رسول الله ﷺ فقالوا: أليس فيما تذكر فيما أنزل الله عليك ﴿الْمَرَ﴾؟ قال: بلى - قالوا أتاك بها جبرئيل من عند الله؟ قال: نعم – قالوا: لقد بعث أنبياء قبلك وما نعلم نبياً منهم أخبر ما مدة ملكه وما أجل أمته غيرك! قال: فأقبل حيى بن أخطب على أصحابه فقال لهم: الألف واحد واللام ثلاثون والميم أربعون فهذه إحدى وسبعون سنة، فعجب أن يدخل في دين مدة ملكه وأجل أمته إحدى وسبعون سنة؟ قال: ثم أقبل على رسول الله عليه فقال له: يا محمد! هل مع هذا غيره؟ قال: نعم – قال: فهاته – قال: ﴿الْمَصَّ﴾ قال: هذه أثقل وأطول: الألف واحد واللام ثلاثون والميم أربعون والصاد تسعون فهذه مائة وإحدى وستون سنة! ثم قال لرسول الله ﷺ: فهل مع هذا غيره؟ قال: نعم - قال: هاته، قال ﷺ: ﴿الَّرَّ ﴾ قال: هذه أثقل وأطول: الألف واحد واللام ثلاثون والراء مائتان! ثم قال لرسول الله ﷺ: فهل مع هذا غيره؟ قال: نعم، قال: هاته، قال ﷺ: ﴿الْمَرُّ﴾ قال هذه أثقل وأطول: الألف واحد واللام ثلاثون والميم أربعون والراء مائتان! ثم قال: هل مع هذا غيره؟ قال: نعم، قالوا: قد التبس علينا أمرك فما ندري ما أعطيت ثم قاموا عنه، ثم قال أبو ياسر لحيى أخيه: ما يدريك لعل محمداً قد جمع له هذا كله وأكثر منه، قال: فذكر أبو جعفر عَلِيُّكُمُّ أن هذه الآيات أنزلت فيهم ﴿مِنْهُ ءَايَكُ مُحَكَّنكُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِلُكِ وَأُخَرُ مُتَشَكِهِكُ ۗ [آل عمران: ٧].

٩ - أو هي أقسام أقسم الله بها؟ فلمن يقسم وهم لا يفهمونها، ولو عنى بها خصوص الرسول بما يعرف من هذه الرموز فهو لا يحتاج إلى أقسام إذ يصدّق وحي ربه دونما إقسام.

١٠ - ثم ولا يحتمل ألّا تحمل أية معاني أو فوائد فإنه لغو وكلام الله
 كله معاني وفوائد!

11 - من المؤكد أن لها معاني لم توضع هي لها في أية لغة فلا يعرفها أصحاب اللغات بأسرها، فإنما هي رموز خاصة بين الله ورسوله (١) اختص الله بها رسوله بعد عموم سائر القرآن لسائر المكلفين، فهي إذا صفوة القرآن كما عن الإمام علي عليه الله الكل كتاب صفوة وصفوة هذا الكتاب حروف التهجي و «إنها مفاتيح كنوز القرآن» وإن كانت لها هامشياً بعض الفوائد المذكورة في العشرة السالفة.

فليس لغير صاحب السرّ التنقُّب عن معانيها، أو التخرُّس بالغيب فيها، اللهم إلّا ما ثبت منها عن الرسول عليه أو الأئمة من آل الرسول عليه أو ما يعرف بالتأمل أحياناً في محالِّها بقرائِنها، كالبعض مما عني منها أن يعرفها تأنقاً وتعمقاً أهلوها، غير المتطاولين فيها ما لم يعرفوها، وقد تحمل

<sup>(</sup>۱) في تفسير الفخر الرازي ۲: ۳ روي في الخبر: للعلماء سرّ وللخلفاء سرّ وللأنبياء سرّ وللمائكة سرّ ولله من بعد ذلك كله سر، فلو اطلع الجهال على سرّ العلماء لأبادوهم ولو اطلع العلماء على سرّ الخلفاء لنابذوهم ولو اطلع الخلفاء على سرّ الأنبياء لخالفوهم ولو اطلع الملائكة على سرّ الله تعالى لتاهوا حائرين وبادوا بائرين.

أقول: الخلفاء هنا خلفاء الأنبياء المنصوصون، ثم وكما للملائكة سرّ خاص قد لا يعرفه الأنبياء كذلك لهم سرّ لا تعرفه الملائكة، ولا سيما محمد على حيث لا يعرف أسراره المحمدية الخاصة غير الله إذ لا يتحملونها!.

وفيه روي أنه عَلَيْهِ قال: «إن من العلم كهيئة المكنون لا يعلمه إلَّا العلماء بالله فإذا نطقوا به أنكره أهل الغرّة بالله».

هذه الرموز أنباء غيبية في مثلث الزمان: ماضياً وحالاً واستقبالاً، مما يهم الرسول والأمة الإسلامية، أو حقائق علمية معرفية مما تختص بالرسول وأهليه المعصومين، وقد يبرزون منها ما نستأهلها دون جميعها، فإن منهما ما لا يتحمله غيرهم وهم في ذلك درجات.

ومما يؤكد أنها تعني معاني سرية أن كلَّا منها آية فذَّة في سورتها<sup>(١)</sup> أو آيتين<sup>(٢)</sup>. إلَّا قلة قليلة منها هي ضمن آيتها<sup>(٣)</sup>.

وكيف تكون آية أو بعض آية لا تعني أيَّ معنى، إن هي إلَّا قولة فارغة هُراء وكتاب الله تعالى منها براء.

وقد نتنبأ من بعضها أن هذه الحروف التلغرافية الرمزية تعم النبيين أجمع وإن لم تذكر في كتاباتهم السماوية: ﴿حَدَ إِلَىٰ عَسَقَ إِلَىٰ كَنَالِكَ يُوحِى إِلَىٰكَ وَإِلَىٰ اللَّهِ الْعَيْدُ اللَّهِ الْعَيْدُ اللَّهِ الْعَيْدُ اللَّهِ الْعَيْدُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهِ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهُ اللّهِ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الل

وقد يكون بينها وبين السور المتصدرة بها ارتباطات، وإلّا لماذا اختصت هي بها دون سواها، ولماذا لم تجتمع في سورة فذة بحيالها، اللهم إلّا أن تحمل بعض ما مضى من وجوه سلفت من إسكات وتنبيهات أم ماذا؟ مما لا نتأكدها إلّا أن يؤكدها أهلوها(٥) ولتطلب في محالها بطيّات سورها.

کما في ۲۴ منها.

<sup>(</sup>٢) كما في حم عسق.

<sup>(</sup>٣) كما في ست منها: يوسف – الحجر – النمل – ص – ق – ن.

<sup>(</sup>٤) سورة الشورى، الآيات: ١ – ٣.

<sup>(</sup>٥) كما في بعض أحاديثنا مثل ما رواه الصدوق بإسناده عِن الإمام الحسن بن علي العسكري في حديث طويل قال فيه: ﴿الْمَرَ ۚ إِلَى الْكِنْبُ لَا رَبِّ فِيهِ ۚ إِلَى اللَّهِ الْمَا وَهُو بِلْغَتَكُمُ هَذَا الكتابِ الذي أنزلته إليك هو الحروف المقطعة التي منها ألف ولام وميم وهو بلغتكم وحروف هجائكم فأتوا بمثله إن كنتم صادقين (البرهان ج 1: ٥٤ ح ٩).

ومهما يكن من شيء فلا تعني أهمية خاصة للمتصدرة بها إذ خلت عنها مهامها كالحمد والإخلاص، اللهم إلّا أن تكون هذه بآياتها تكفي معونة رموزها، فإن الحمد - مثلاً - وهي السبع المثاني: سورة هي صورة محكمة عن القرآن كله.

وقد تعني الأخبار القائلة أنها أسماء الله مقطّعة في القرآن<sup>(۱)</sup> العلامات الرمزية الخاصة بالله التي يختص بها رسول الله في تعني ما تعنيه الأخرى أنها رموز بين الله ورسوله، أم ماذا.

فمهما يكن من شيء فإنها من أفضل القرآن، ولها معاني «من قرأ حرفاً منها فله حسنة» (٢) والحرف لفظياً كلمة جانبية، ومعنوياً معنى جانبيّ، فإنه طرف الكلام فإن قرأت: ألف – أو – لام – أو ميم، قاصداً التي في ﴿الَّمَّ ﴾ أم ماذا، فقد قرأت حرفاً لها حسنتها، كما إذا قصدتها حرفاً من غيرها في سائر القرآن كما يروى عن رسول الله ﷺ (٣) مما يدل على أن لمفردات حروف الكلمات في الآيات معاني كما لجملاتها، فهي إذاً تنحو منحى رموز القرآن وللبحث عنها مجالات أخرى علنا نأتي عليها.

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ۱: ۲۲ عن ابن مسعود قال: الم حروف اشتقت من حروف هجاء أسماء الله، ومثله عن ابن عباس وعامر والسدي وقتادة، ولا نجده مسنداً عن رسول الله على ولا عن أئمة أهل بيته على فلا حجة فيه.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ١: ٢٢ - أخرج البخاري في تاريخه والترمذي وصححه وابن الضريس ومحمد ابن نصر وابن الأنباري في المصاحف والحاكم وصححه وابن مردويه وأبو ذر الهروي في فضائله والبيهتي في شعب الإيمان عن عبد الله بن مسعود قال قال رسول الله على : من قرأ حرفاً من كتاب الله فله به حسنة والحسنة بعشر أمثالها ، لا تقول : آلم حرف، ولكن ألف حرف ولام حرف وميم حرف .

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور ١: ٢٢ - أخرج محمد بن نصر والبيهةي في شعب الإيمان والسنجري عن عوف ابن مالك قال قال رسول الله على : من قرأ حرفاً من القرآن كتب الله به حسنة. لا أقول بسم الله ولكن باء وسين وميم، ولا أقول: الم ولكن الألف واللام والميم.

ثم وهي تعتبر آيات (١)، إذاً فحروفها كلمات دالات على ما تعني كبرقيات رمزية بين الله وأهل الله الخصوص كالرسول ﷺ وأن كانت حرفاً واحداً ك: ن - ق - ص فضلاً عن كثراتها (٢).

وليس لنا أن نتمسك في معانيها إلّا بُعرى وثيقة من كتاب الله أو سنة رسول الله ﷺ الثابتة اللائحة، دون ما يرويها أرباب السنن في روايات آحاد لا تغني في تفسير آيات مفصلات فضلاً عن تلكم المحكمات وهي مفاتيح كنوز القرآن وصفوة القرآن!

وكون هذه رموزاً كسائر التأويل في القرآن لا يناحر الأوامر المؤكدة للتدبر في القرآن، حيث التدبر خاص بالممكن تفهمه، دون سواه الخاص بالرسول في كبعض التأويل لآيات مفصلات، وكعامة التأويل لسائر الحروف المقطعة التي لا دلالة فيها وضعياً حتى تتحمل التدبر والتأويل، فمن القرآن ما له تأويل وتنزيل، مما يتحمل تأويلاً على ضوء التنزيل، كسائر القرآن، ومنه ما له تأويل ولا تنزيل كالحروف المقطعة، والآيات الآمرة بالتدبر تعني الميسرة: ﴿وَلَقَدْ يَسَرّنَا الْقُرْءَانَ لِلذِكْرِ فَهَلٌ مِن مُدَّكِرٍ ﴾ والعربية: اللائحة: ﴿إِنّا اَنْزَلْنَهُ قُرُءَنا عَرَبِيًا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ في ﴿وَهَلَا كِتَابٌ مُصَدّقٌ لِسَانًا عَرَبِيًا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ في أي إنذاراً بهذه الحروف فإنها عربية ولا أعجمية ولا أية لغة موضوعة، إنما هي حروف كأسرها،

<sup>(</sup>۱) ولسوف نعرف على ضوء تأملات أكثر أن لحروف القرآن وكلماتها وآياتها وسورها وأسمائها - بترتيباتها وتركيباتها ومحالّها الخاصة، لكلّ ذلك إشارات كامنة يمكن استنباطها واستبطانها لحدّ ما.

<sup>(</sup>۲) كما نرى في كتب القرآن وتؤيده روايات.

<sup>(</sup>٣) سورة القمر، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٤) سورة يوسف، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الأحقاف، الآية: ١٢.

مفردة أو مجموعة تتألف منها كافة اللغات، مهما اختلفت في شكلياتها فإنها متشابهة في مخارجها الصوتية على سواء.

فمهما كان التدبر في سائر القرآن راجحاً أو واجباً، فهو في هذه الحروف غير ممكنة إذ لا مجال فيها، اللهم إلّا ما ثبت في تأويلها عن أهليها، أم تخرساً بالغيب أو تخرصاً: ﴿ فَيْلَ الْفَرَّصُونَ ﴿ اللَّهِ مَ اللَّهِ مُمْ فِي غَرَوَ سَاهُونَ ﴾ (١): ﴿ إِن يَتَبِعُونَ إِلّا الظّنَ وَإِنْ هُمْ إِلّا يَخْرُصُونَ ﴾ (١)!

﴿ ذَالِكَ ٱلْكِنْابُ لَا رَبِّ فِيهِ هُدًى لِلْمُنَّقِينَ ۞ :

وترى لماذا ﴿ ذَلِكَ ﴾ إشارة البعيد، وهذا الكتاب بين أيدينا قريب قريب؟ ثم وما هو ﴿ ٱلْكِئْنُ ﴾؟ وكيف ﴿ لَا رَيْبُ فِيهِ ﴾ وفيه مرتابون كثير؟ وكيف هو فقط ﴿ هُدًى لِلْمُنَّقِينَ ﴾؟ فما بال غير المتقين يعذبون وليس القرآن لهم هدى؟!.

ذلك لأن ﴿ ذَلِكَ ﴾ إشارة تلميحة إلى علق المحتد، وبعد المنزلة لربانية الكتاب ككلّ: معنوياً ولفظياً، على كونه قريباً منّا كتابة وسماعاً وتلفظاً، ثم وقريباً إن تدبرنا فيه معنوياً حسب الإمكانيات والقابليات، فهو إذاً غريب عنا، قريب منا جماع الغربة القربة، التي تستحق ﴿ ذَلِكَ ﴾ مرة أُخرى.

و﴿ ٱلْكِئْبُ﴾ علَّه أَم الكتاب لدى الله: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أَيْرِ الْكِتَنَبِ لَدَيْنَا لَعَالِيُّ عَالِمُ الْكَ حَكِيمُ ﴾ (٣) فهذا الذي تفصيله بين يديك ﴿ لَا رَبِّبُ فِيهِ ﴾ .

أو والذي أنزل على الرسول ليلة القدر: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ﴾(٤)

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات، الآيتان: ١٠، ١١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ١١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٤) سورة القدر، الآية: ١.

نـزولاً محكـماً: ﴿ كِنَابُ أُخِكَتُ ءَايَنَاهُمُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَدُنْ حَكِيرٍ خَبِيرٍ ﴾ (١) وهـذا تفصيله ﴿ لَا رَبِّبُ فِيهِ ﴾: أو الذي أجمل في أم الكتاب «سورة الحمد» هو ذلك الكتاب لا ريب فيه.

أو الذي بشر به النبيون من قبل كما نجد في كتاباتهم، فـ﴿ذَلِكَ﴾ هو ﴿ ٱلْكِنْبُ﴾ المعهود ذكره عنهم من ذي قبل ﴿لَا رَبُّ فِيهِ﴾.

أم هو كل ﴿ ٱلْكِنْبُ﴾ ففيه كلّ ما أنزل من كتاب وزيادة، فهو هو كل ما كتبه الله وأوحاه إلى أنبيائه طوال الزمان الرسالي ﴿لَا رَبِّبُ فِيهِ﴾... فـ ﴿ ٱلْكِنْبُ﴾ خبر لـ﴿ ذَلِكَ﴾

في هذه الخمس، و﴿لَا رَبُّ فِيهُ هُدًى﴾ خبران بعد خبر <sup>(۲)</sup>.

أو ﴿ ذَالِكَ ٱلْكِنَابُ لَا رَبِّ فِيهِ ﴾: الكتاب الخماسي المعنى لا ريب فيه! فـ ﴿ ذَالِكَ ٱلْكِنَابُ ﴾ مشاراً ومشاراً إليه مبتدأ: و ﴿ لَا رَبِّ فِيهِ ﴾ خبره، أو وصفه و ﴿ هُدَى لِلنَّنَقِينَ ﴾ خبره (٣).

فالمعنى على الترتيب: «ذلك» أمّ الكتاب. ٢ - المنزل ليلة القدر. ٣ - النازل جملاً في سورة الحمد. ٤ - الذي بشر به من قبل. ٥ - كل الكتاب: «لا ريب في شيء من ذلك» ﴿لَا رَيْبُ فِيهِ هُدُى لِلْمُنَقِينَ﴾ يهديهم دون ريب كسما أنه لا ريب فيه. ٦ - ﴿ذَلِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَبْبُ فِيهِ﴾. ٧ - ﴿ذَلِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَبْبُ فِيهِ﴾.

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآية: ١.

<sup>(</sup>٢) هَذَّهُ الوَّجُوهُ تَشْتَرَكُ في كُونَ ﴿ذَلِكَ﴾ مبتدأ و﴿ ٱلۡكِئَابُ﴾ خبره ثم ﴿لَا رَبُّ فِيهُ هُدُى لِلْمُنَقِينَ﴾ [البقرة: ٢] خبر ان بعد خبر أم وصفان.

<sup>(</sup>٣) هَذا عَلَى كُونَ ﴿ ذَالِكَ أَلْكِنَابُ ﴾ مبتداً كُله. فـ ﴿ لَا رَبِّبُ فِيهِ ﴾ إما خبر، و﴿ هُدَى لِلشَّقِينَ ﴾ وصفه أو خبره الثاني، أم حال و﴿ هُدَى لِلشُّقَيِنَ ﴾ خبره، وكل هذه صحيحة تتحملها ألفاظ الآمة.

فسباعية الوجوه تعني سباعية المعنى دون تناحر واختلاف، والقرآن حمّال ذو وجوه فاحملوه إلى أحسن الوجوه، وهذه كلها حسنة يساعدها أدب اللفظ ويراعة المعنى.

وترى لماذا لم يفتتح الكتاب بـ ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِنْبُ ﴾ وإنما بفاتحة الكتاب، فهل إنه خارج عن الكتاب؟.

الجواب: أنها السبع المثاني عدلاً للكتاب، فهي هي كتاب، والقرآن العظيم كتاب وأين كتاب، وتفصيل العظيم كتاب وأين كتاب، وتفصيل في سائر الكتاب، ولتكن الحمد مشاراً إليها في ﴿ذَلِكَ ٱلْكِئْبُ﴾ ضمن كل مشار إليه بـ ﴿ذَلِكَ ﴾.

ثم ترى ﴿ ذَالِكَ ٱلْكِنْابُ ﴾ كيف يشير إلى كل الكتاب ولمّا يكمل تفصيله مهما كمل محكمه، وليس محكمه – فقط – النازل على الرسول ليلة القدر – ليس هو هدى للمتقين، إنما للرسول والرسول فقط، ثم وتفصيله هدى؟

أقول: ﴿ ذَٰلِكَ ﴾ نزلت حين نزلت، تعني الكتاب المفصل ما نزل منه وقتها وما لم ينزل، فإنه كله في علم الله، وهو كله هدى للمتقين بطبعه، في دوره ووقته، ثم تعني الكتاب الحاضر كله بعد تنزيله كله وتأليفه كما هو الآن، كما تعنيه ﴿ ذَٰلِكَ ﴾ و «القرآن وسواهما من أسماء تعني القرآن كله، في القرآن كله.

أو أنها تعني بالفعل ما نزل قبلها من المكيات، عناية الواقع الماضي والحاضر، ومن ثم تعني ما سوف ينزل إلى آخر العهد المدني عناية المستقبل الأكيد الذي هو بمنزلة الحاضر.

وكما القرآن والكتاب كله قرآن وكتاب، كذلك بعضه، وحتى سورة قصيرة منه كالكوثر، المتحدى بها الناكرون، فلا غرو أن يكون «ذلك» إضافة

إلى ذلك - تعني البعض الحاضر منه، فإنه نور وهدى بأبعاضه كما يهدي بمجموعه!، كما وأن من «ذلك» سورة الحمد النازلة قبلها بأعوام، والنازلة قبل القرآن المفصل كله.

وللقرآن أسماء تعني مواصفاته بكيانه المتين، فإنه: كتاب - قرآن - فرقان - مبين - بيان - تبيان - برهان - عظيم - عزيز - كريم - صراط مستقيم - حكم - ذكر - موعظة - نور - روح - مبارك - نعمة - بصائر - رحمة - حق - فصل - هاد - شفاء - مهيمن - تنزيل - هدى - قيم - بشير - نذير - حديث - فصل - نجوم - حبل - مثاني.

فالقرآن كله يحمل هذه المواصفات وسواها كلها جملة وتفصيلاً (١).

﴿ لَا رَبِّ فِيهِ ﴾ لا في كونه تفصيل أم الكتاب وما أنزل ليلة القدر، فإنه: ﴿ وَتَفْصِيلَ ٱلْكِتَابِ لَا رَبِّ فِيهِ ﴾ (٢).

ولا في كونه كل كتاب فإنه ﴿وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدُى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلْمِ عَلَيْهِ عَلْمِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِم

ولا في أنه الحمد تفصيلاً كما أن الحمد هو الكتاب اجمالاً.

ولا في أنه المبشر من قبل حيث التصادق واقع بينه وما بين يديه من كتاب: ﴿وَلَكِن تَصَّدِيقَ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيّهِ وَتَفْصِيلَ ٱلْكِنَابِ﴾ (٤) ومثالاً عليه ما في كتاب اشعياء النبي عَلَيْنَهِ.

ولا في أنه كله وحي السماء حيث يشهد بآياته وبيناته: ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ

<sup>(</sup>١) هذه الأسماء وسواها تجدها في آياتها حسب مناسباتها.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف، الآية: ١١١.

<sup>(</sup>٤) سورة يونس، الآية: ٣٧.

ٱلْقُرَّمَانَّ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ عَثْمِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْبِلَافَا كَثِيرًا﴾ (١) ﴿ تَنْبِلُ الْكِتَابِ لَا رَيْبَ فِيهِ مِن زَّتِ الْعَلَمِينَ﴾ (١) كذلك ويشهد به من أوتوا الكتاب: ﴿ الَّذِينَ الْعَلَمِينَ ﴾ (١) عَالَيْنَهُمُ الْكِنَبَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوْتِهِ أَوْلَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ ﴿ ): ﴿ وَإِنَّ الَّذِينَ أُوثُوا الْكِنْبَ لَيَعْلَمُونَ أَلَهُ الْحَقَى مِن رَبِّهِم ﴾ (١):

ولا في كونه ﴿هُدًى لِّلْمُنَّقِينَ﴾ كما هو لامح في النابهين غير المتعصبين.

فلم يقل: لا شكّ فيه، حيث الشاكون فيه كثير، وإنما ﴿لَا رَبُّ فِيهُ فِيهُ حيث الريب هو شك مسنود إلى حجة: أن تتوهم بالشيء أمراً فيكشف عما تتوهمه (٥) فالشك منه مريب ومنه غير مريب: ﴿وَلَقَدْ مَاتَيْنَا مُوسَى الْكِتَبُ فَالْحَتُبُ فَالْحَتُبُ فَالْمُعُمْ لَفِي شَلِّي مِّنَهُ مُرِيبٍ ﴾ (١) ﴿وَالْوَا يَصَلِحُ . . . وَإِنّنَا لَفِي شَلِّي مِّنَهُ مُرِيبٍ ﴾ (١) ﴿وَالْوَا يَصَلِحُ . . . وَإِنّنَا لَفِي شَلِّي مِّنَهُ مُرِيبٍ ﴾ (١) ﴿وَاللَّهُ مُريبٍ ﴾ (١) مهما كانوا كاذبين في ريبتهم: ﴿وَاللَّ يَنقُومِ أَرَءَيْتُمْ إِن كَنْ بَيِّنَةِ مِن رَبِّي مَن يَقِي مَن رَبِّي . . . فَمَا تَزِيدُونَنِي غَيْرَ تَغْسِيرٍ ﴾ (٨) .

فقد تكون الريبة في الدعوة أو في كتاب الدعوة، ولا ريبة في كتب الله ودعاته وقد تكون في المدعوين المرسل إليهم وهم الذين: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَرَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا ۚ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُمْ بِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ ﴾ (٩).

والقرآن لا ينفي الريبة عن قلوبهم: ﴿ كُلَا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِم مَّا كَانُواْ يَكُسِبُونَ ﴾ (١١) ﴿ وَارْتَابَتَ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَتِيهِمْ بَرَدَدُونَ ﴾ (١١) ﴿ لَا يَزَالُ بَكُسِبُونَ ﴾ (١٠) ﴿ وَارْتَابَتُ قُلُوبِهِمْ ﴾ (١٢) ﴿ كَنَابُهُمُ الَّذِي بَنَوًا رِيبَةً فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ (١٢) ﴿ كَنَابُهُمُ اللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِقُ

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>۲) سورة السجدة، الآية: ۲.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١٢١.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١٤٤.

<sup>(</sup>٥) مفردات القرآن للراغب الأصبهاني.

<sup>(</sup>٦) سورة هود، الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٧) سورة هود، الآية: ٦٢.

<sup>(</sup>۸) سورة هود، الآية: ٦٣.

<sup>(</sup>٩) سورة البقرة، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>١٠) سورة المطففين، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>١١) سورة التوبة، الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>١٢) سورة التوبة، الآية: ١١٠.

مُّرْتَابُ﴾ (١) وإنما ينفي الريبة عن نفسه متحدياً كل مفترٍ مرتاب ﴿لَا رَبِّبُ فِيهِ﴾ ﴿ تَنِيلُ الْكِتَابِ لَا رَبِّبَ فِيهِ مِن رَّبِ ٱلْمَالَمِينَ﴾ (٢) ﴿وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّبِ مِمَّا زَرَّانَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ. . . . ﴾ (٣) .

فليأت من يرتاب فيه بسلطان مبين. ولا نراه منذ بزوغه حجة إلّا داحضة تبوء بالفشل والفضيحة على المفترين، فمن أين يكون فيه ريب ودلالة الصدق واليقين كامنة في مطلعه، ظاهرة في عجزهم عن الإتيان بمثله ﴿وَلَوْ كَاكَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا﴾ (٤)!

### ﴿هُدَى لِلنُّنَّقِينَ ١٠٠

القرآن هدى للناس أجمعين دلالة وبياناً: ﴿ هُدَى لِلنَّاسِ وَبَيْنَتِ مِّنَ اللَّهُدَى وَالْفُرْقَائِ ﴾ (٥) وهدى للمتقين موعظة وتبياناً: ﴿ هَلَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُدَى وَمَوْعِظَةٌ لِلْفُرْقَائِ ﴾ (١): ﴿ وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُرُ ﴾ (١) ﴿ وَنُلْزِلُ مِن اللَّهُ وَعَظَةٌ لِللَّمُ وَمِن شَآءَ فَلْيَكُفُرُ ﴾ (١) ﴿ وَنُلْزِلُ مِن اللَّهُ وَيَطَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ وَكَ يَزِيدُ الظَّلِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ (٥) ﴿ وَإِنَّهُ لِللَّهُ وَيَحَمَّةٌ لِلمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ الظَّلِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ (٥) ﴿ وَإِنَّهُ لَللَّهُ وَيَعَمَّ لَللَّهُ لِللَّهُ وَيَعَمَّ لَللَّهُ لَللَّهُ لِللَّهُ وَلَا يَرِيدُ الطَّيْقِينَ إِلَا خَسَارًا ﴾ (٩) ﴿ وَإِنَّهُ لَللَّهُ وَلَا يَشِينَ إِلَا خَسَارًا ﴾ (٩) ﴿ وَإِنَهُ لَللَّهُ وَلَا يَشِينَ اللَّهُ وَلَا لَكُنَا ﴾ (١٠) .

وكما التقوى – وهي قبول الوقاية إذا وقي – درجات، كذلك الهُدى التي هي على ضوئها درجات، فمن لا يتقي، فيعاند الهدى تعنتاً ورفضاً لا تحصل له أية هدى بالقرآن، بل ولا يزيده إلّا خساراً، ومن يتقي فهو يقيه

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الآية: ٣٤. (٦) سورة آل عمران، الآية: ١٣٨.

<sup>(</sup>۲) سورة السجدة، الآية: ۲.(۷) سورة الكهف، الآية: ۲۹.

 <sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٢٣.
 (٨) سورة الإسراء، الآية: ٨٠.

 <sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الآية: ٨٨.
 (٩) سورة مريم، الآية: ٩٧.

٥) سورة البقرة، الآية: ١٨٥. (١٠) سورة الحاقة، الآية: ٨٨.

كما يتقي، درجات بدرجات، وكما تزيد هداه تقوى فهما تتعاملان: ﴿وَالَّذِينَ اللَّهُ مَا يَعَامِلُانَ: ﴿وَالَّذِينَ ٱهۡتَدَوْا زَادَهُرْ هُدًى وَءَالنَّهُمْ تَقْوَيْهُمْ ﴾ (١).

فمن تقوى هي تقوى فطرية وفكرية، إذا وُقي صاحبها عما يناحرهما ويزيدهما وضاءة وقوة يقبلها، والقرآن يحمل ببيناته هذه الوقاية فهو إذا هدى للمتقين، فإن الهدى حقيقته وطبيعته، كيانه وماهيته، ولكن لمن؟ ﴿ لِلْمُنْقِبِنَ ﴾ الذين يفتحون مغاليق قلوبهم ويواجهونه بفطرتهم التي فطرهم الله عليها، متحذّرين استهواء الأهواء والضلالات، ومتحرّين الهدى، فعندئذ يتفتّح القرآن عن هداه يسكبها في قلبِ ترك هواه إلى هداه.

فإذا اهتدى المتقي هكذا هُداه الأولى، ثم اتبع رضوان الله على ضوء القرآن يهديه ثانية سبل السلام: ﴿قَدْ جَاءَكُم مِنَ اللّهِ نُورٌ وَكِتَنَبُ مُبِينُ ۚ إِلَى يَهْدِى بِهِ اللّهُ مَنِ اتّبَعَ رِضَوَانَكُم سُبُلَ السّلَامِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ أَلْطُلُمَاتِ إِلَى النّهُورِ بِإِذْنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِبِمِ ﴿ اللّهُ السّلَامِ اللّهُ السّلَامِ اللّهُ السّلَامِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

واستقبال أفعال المتقين: «يؤمنون. يقيمون. ينفقون. يوقنون» يلوِّح إلى عامة مراتب التقوى، ابتداءً من تقوى الفطرة قبل الإيمان بالقرآن وصالح الأعمال، وانتهاءً إلى الهدى الفعلية إيماناً بالقرآن وعملاً صالحاً للإيمان، ثم هناك مزيد للتقوى بعد هذا الإيمان وبينهما متوسطات.

فلو مضت هنا أفعال التقوى كـ «آمنوا.. أقاموا.. أنفقوا.. أيقنوا» لكانت مواصفات للتقوى الحاصلة بعد الإيمان، فليست التقوى صفة لقوم خصوص آمنوا ثم اتقوا، وإن صدقت لهم أكثر ممن سواهم.

فيا لاستمرارية أفعال التقوى من دلالة تعم درجات التقوى قبل الإيمان

سورة محمد، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآيتان: ١٥، ١٦.

جاهزاً له، وبعد الإيمان متدرجاً إلى درجاته: «يؤمنون. . يقيمون. . » أن حالتهم قبول الإيمان وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ولمّا يؤمنوا ويقيموا، إذ لم يحن حينه حيث لم تأت داعيته.

إذاً فالقرآن ﴿هُدًى لِلْمُنَّقِينَ﴾ ولمّا يتقّوا عقائدياً وعملياً، لما اتقوا فطرياً وفكرياً ومن ثم هدى للمتقين بكافة درجاتهم حتى القمة الرسالية لخاتم المرسلين.

كما الهداية المستدعاة في قلب الصلاة تعم هذه الدرجات.

ثم التقوى - كما تلوح من آياتها - هي على درجاتها تعم التقوى الفردية في صلة العبد بالله، والتقوى الجماعية في صلاته بعباد الله، في كافة حقولها: العلمية - الفكرية - العقائدية - العملية - السياسية - الاقتصادية - الحربية أم ماذا من مجالاتها وجلواتها، وهي على شتاتها ترتبط بحبل واحد هو تقوى الله، فإن دين الله يضم كافة الحقول الحيوية تنظّراً وتنشّراً، سبكاً لها بسبائكه المكينة المتينة، ما لا قبل لها لأي نظام بشري أم ماذا؟

فالقائد السياسي في دولة الإسلام بحاجة إلى تقوى سياسية بعد ما سواها وأكثر منها، كما قائد الجيش يجب أن يكون الأتقى في الدفاع عن بيضة الإسلام، ووزير الثقافة أتقى ثقافياً، أم من ذا من المتقين في النظام الإسلامي السامي، حيث لا تختص التقوى بصلات العبادات الخاصة كالصوم والصّلاة، بل وكافة الصلات والحركات والسكنات للمسلم تشملها حقيقة التقوى، التي هي الوقاية وقبولها عما لا يحمد أولاه أو عقباه في أية مجالة من مجالات أو حالة من حالات – كما تعم وقاية الغيب والشهادة، وقاية كل حق وعن كل باطل، معنوياً ومادياً، فردياً وجماعياً أم ماذا.

فالمتقي من شُرَط الحق يدافع ويذود عنه ما لا يحق قدر المستطاع، فإن

استطاعها وطبّقها دون تقصير أو قصور فهي التقوى المطلقة ولا تحصل إلّا في دولة الحق خارجاً عن صراعات الباطل وقليل ما هي.

وان استطاعها على قصور في مختلف الصراعات، تاركاً للأدنى لتطبيق الأفضل الأعلى، حيث لا يسطع الجمع بينهما في مصطدمات الحياة، فهي – إذا – التقية فليست التقية هي الخوف والترك، وإنما هي تقوى جانبية حفظاً للأهم في ترك المهم، مما يجعل قيام الحسين علي تقية كما قعود الحسن تقية، ويجعل قيامات الرسول في العهد المدني، وقيامات علي علي في خلافته تقية، كما قعود الرسول في العهد المكي وقعود الإمام زمن الخلفاء تقية، حيث يترك المهم وقاية وإقامة للأهم في دين الله، قياماً كان أو قعوداً.

فالمؤمن بالله من شُرَط الله مهما اختلفت الظروف والإمكانيات، فاختلفت صور التقوى في مختلف الميادين.

والتقوى بصيغة مجملة نابعة من الغيب، غيب الفطرة والعقل والقلب، نابغة إلى غيب الحقائق: غيب الله - غيب الآخرة - غيب الوحي، فالصلاة الناتجة عن الايمان بهذه الغيوب، ثم الإنفاق في سبيل الله، وهي الخمس المذكورة هنا من صفات المتقين، ثلاث هي الغيب، واثنتان هما الشهادة الناتجة عن مثلث الغيب.

﴿ اَلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنِفِقُونَ ۞ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِئُونَ ۞ :

فالغيب الأوّل هو مطلق الغيب الذي يجب الإيمان به، وهو يشمل غيب الألوهية الذي لزامه غيب الآخرة، اللذان لزامهما غيب الوحي: ما أنزل إلى الرسول وما أنزل من قبله، ومثلث الغيب هذا لزامه عبادة الله: الصلاة، ورعاية عيال الله: الإنفاق!

ثم الإيمان بالملائكة من فروع الإيمان بغيب الوحي، والوفاء بالعهد والصبر في البأساء والضراء وحين البأس، والإتيان بالصدق والتصديق به هي كلها من نتائج الإيمان بمثلث الغيب، كما الإيمان بضلعي الوحي والآخرة مربوط بقاعدة الإيمان بغيب الألوهية!

وهذه جماع أوصاف المتقين هنا وفي سائر القرآن، التي تجمعها الخمس هنا كما يجمع الخمس أيضاً مطلق الغيب.

فالإيمان بالغيب كلما كان أعمق وأعرق يضرب إلى إيمان الشهود أوفق وأليق لحدّ يجعل حياة المؤمن حياة التقوى إذ يصبح من شُرط الحق الذائدين عنه المضحيّن في سبيله بالنفس والنفيس.

ولأن الإيمان بغيب الألوهية واليوم الآخر هما الأصل لسائر الغيوب، حتى وغيب الوحي، تراهما كحجري الأساس للتقوى، فهنا يتوسطها سائر الغيب والشهادة، وقد تترك الأوساط: ﴿وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ وَهَنْرُونَ ٱلْفُرْقَانَ وَضِيّاً هُ وَذِكْلُ لِلْمُنْقِينَ لِلَهُ اللَّذِينَ يَغْشَوْنَ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ وَهُم مِّنَ السَّاعَةِ مُشْفِقُونَ لَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللل

ولأن اتباع الذكر الذي يحمله وحي الرسالات والكتب هو من أهم لزامات الإيمان بغيب الألوهية، تراه قريناً له لتأثير الإنذار: ﴿إِنَّمَا نُنذِرُ مَنِ النِّكَ الْذِرُ مَنِ النِّكَ الْذِكَ الْمُؤْنَى الرَّحْنَ بِٱلْغَيْبِ"...﴾(٣).

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآيتان: ٤٩،٤٨.

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٣) سورة يس، الآية: ١١.

ولأن الأصل الأهم في الغيب هو غيب الألوهية لمن جاء بقلب منيب نراه مفرداً دون قرين: ﴿وَأُزْلِفَتِ الْجَنَّةُ لِلْمُنَقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ ۞ هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ ۞ مَنَ خَشِى الرَّمْنَ بِالْغَيْبِ وَجَاءً بِقَلْبٍ شَيْبٍ ۞ (١).

إذاً فالتقوى تنبع من الإيمان بغيب الألوهية، ثم غيب الآخرة، ثم غيب الوحي، ثم تضرب بها إلى مظاهر الشهود، في الصلاة كأهم الرباطات بالخالق، وكالزكاة كأهمها بالخلق.

## ﴿ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ ۞ :

والإيمان هو أن تجعل نفسك في أمن وطمأنينة، ولأن الحياة الدنيا وزخارفها متغيرة فانية، فالإيمان بها زيادة في تزعزع واضطراب، وأمّا غيب الألوهية واليوم الآخر والوحي، فالإيمان بها يؤمن الإنسان ويطمئنه عن الهزائز: ﴿ أَلَا بِنِكِ رَاتَهُو تَطْمَعُ أَلْقُلُو بُ ﴾ (٢)!.. يؤمنون بالغيب: «بما غاب عن حواسهم من الأمور التي يلزمهم الإيمان بها كالبعث والحساب والجنة والنار وتوحيد الله وسائر ما لا يعرف بالمشاهدة وإنما يعرف بدلائل قد نصبها الله تعالى دلائل عليها "").

والايمان بما غاب عن الإحساس الحيواني هو من ميزات الإنسان عن سائر الحيوان، فإنه ممتاز بالعقل بعد الحس، ما به يعقل ما يقصر عنه الحس.

إن العقل والحس يتعاملان في تصديق الغائب عن الإحساس كما يتعاملان في العلوم التجريبية أيضاً، فلا مجرد الإحساس يكفي، وحتى

<sup>(</sup>١) سورة ق، الأيات: ٣١ – ٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) البرهان ١: ٥٦ عن تفسير الإمام الحسن العسكري ١٩٤٤.

للعلم بالمحسوس، ولا مجرد العقل يكفي وحتى لتصديق الغائب عن الإحساس إلّا قليلاً.

فحصر الإدراكات بوسائل الحس فقط تفريط، كما أن حصرها بالعقل فقط إفراط، ولذلك نرى الآيات تجمع بين العقل والحس في تعامل دائب في الإيمان بالغيب، مستدلة بالآيات الآفاقية الحسية، والأنفسية غير الحسية: ﴿ سَنُرِيهِمْ اَلَكُ الْحَقَّ اللَّهَا الْفُولُةِ وَفِى آنَفُسِمْ حَتَى يَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَيِّكَ أَنَهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴾ (١).

إن السوفسطائيين الناكرين لوجود العلم - سواء عن طريق العقل أو الحس - ينكرون وحتى أنفسهم، وترى أليس إنكارهم أنفسهم علماً فكيف أنكروه؟ أو أنه جهل - إذاً - فخلافه وهو إدراكهم أنفسهم علم!.

كذلك الحسيون أنكروا أيّ سناد إلى العقل، ثم وهم يسندون في نكرانهم إلى دليل العقل!

ثم العقليون يعتمدون فقط إلى العقليات، ومن المستحيل إلّا قليلاً أن تنتج العقليات الصرفة – دون أيّ سناد إلى الحس – ما يصدّقه الإنسان!

ولكنما الإلهيون المعتدلون هم الأمة الوسطى، إذ يجمعون بين العقل والحس مهما كان العقل أمام الحس والحس أمامه، وكما يقول الإمام الصادق: «العقول أئمة القلوب والقلوب أئمة الأفكار والأفكار أئمة الحواس والحواس أئمة الأعضاء»!

فالإيمان بالغيب هو العتبة التي يجتازها الإنسان فيتخطّى رتبة الحيوانية الحسية إلى درجة الإنسانية العائشة العقل مع الحس، نقلة بعيدة التأثير في تصور الإنسان لحقيقة الوجود، وتصديقه للوجود الحق، كما هي بعيدة في

سورة فصلت، الآية: ٥٣.

حياته الأرضية، إذ يرى نفسه في رباط دائم بالوجود اللانهائي وراء هذا الكون: المكون لهذا الكون، فينظّم حياته صالحة كما يرضاه خالق الكون.

ثم النص ﴿يُوْمِنُونَ بِٱلْفِيَبِ﴾ لا «يدركون الغيب» أو «يحيطون علماً بالغيب»

حيث الغيب منه ما لا يدرك نهائياً كغيب الذات الإلهية وصفاته الذاتية وأفعاله، وكغيب الوحي، اللهم بآيات محسوسات أو معقولات تدل عليه، أو الوحي لأصحابه الخصوص.

ومنه ما يدرك في اليوم الآخر كاليوم الآخر والملائكة أم ماذا، ولكنه لا يدرك يوم الدنيا، فلا سبيل إليها إلّا إيماناً وتصديقاً.

وهناك جهال غابت عقولهم وغربت، يحاولون إدراك ذات الله بما يدركون الكون المحسوس، وهم عاجزون عن إدراك حقيقة المحسوس.

وآخرون يحاولون الحيطة العقلية أو العلمية بذاته تعالى ﴿وَلَا يُجِيطُونَ بِهِ عِلْمَا﴾ (١).

فإنما الممكن في هذا المجال التأكّد من وجود الغيب فالإيمان به كما هو، لا كما نعرفه أو نحيط به، كما الكثير من الطاقات المادية، كالذرة والقوة الجاذبية العامة نصدق بها بأدلتها دون أن نحسها أو ندركها، فغيب الذات الألوهية أحق بعدم الحيطة وأحرى.

ثم الغيب هنا ثلاث مذكورة كأصوله، وهناك غيوب غير مذكورة كفروع لها، من غيب البرزخ وهو من فروع غيب الآخرة، ومن غيب القائم المهدي ا

سورة طه، الآية: ١١٠.

 <sup>(</sup>۲) البرهان ۱: ٥٤ - ابن بابویه بإسناده عن جابر بن عبد الله الأنصاري في حدیث یذكر فیه
 الأثمة الاثني عشر وفیهم القائم قال قال رسول الله علیه : طوبی للصابرین في غیبته . طوبی =

دولة المهدي (عجل الله تعالى فرجه) وهو فرع من فروع الحياة البرزخية والآخرة وإلى سائر الغيب(١).

ثم الإيمان بهذا الغيب يدفع المؤمن إلى مظاهر الايمان وعمودها الصلاة، لا القيام إليها فقط، أو إتيانها فقط، وإنما إقامتها:

### ﴿ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ ١٠٠

فإقامة الصلاة هي تقوى العبادة، دون إتيانها أو القيام إليها فإنه طغواها

- المقيمين على محبتهم أولئك من وصفهم الله في كتابه فقال: ﴿ اللَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِالْغَيْبِ ﴾ [البقرة: ٣] أولئك حزب الله ألا إن حزب الله هم الغالبون، والبرهان ١ : ٥٣ ابن بابويه بسنده عن داود ابن كثير الرقي عن أبي عبد الله في الآية قال: من آمن بقيام القائم أنه حق، وعن يحيى بن أبي القاسم قال سألت أبا عبد الله عليه عن الآية قال: والغيب فهو الحجة الغائب عليه وشاهد ذلك قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ لَوَلا أَنْزِلَ عَلَيْهِ ءَاكِةٌ مِّن زَيّرِهِ فَقُلَ إِنَّمَا الْفَيّبُ لِلَّهِ قَانَتَظِرُوا إِنِّي مَعَكُم مِن المُنظِينَ ﴾ [يونس: ٢٠].
- (١) الدر المنثور ١: ٢٦ عن أنس قال قال رسول الله ﷺ: ليتني قد لقيت إخواني فقال له رجل من أصحابه: أولسنا إخوانك؟ قال: بلى أنتم أصحابي وإخواني قوم يأتون من بعدي يؤمنون بي ولم يروني ثم قرأ ﴿ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْفَيْبِ﴾. أقول وأخرج مَا في معناه البزاز وأبو يعلى والمرهبي في فضل العلم والحاكم وصححه عن عمر بن الخطاب عن النبي عظي وأخرج الحسن بن عروة في حزبه المشهور والبيهقي في الدلائل والأصبهاني في الترغيب عن عمرو ابن شعيب عن أبيه عن جدُّه عن النبي ﷺ وأخرج الطبراني عن ابن عباس عنه ﷺ وأخرج الاسماعيلي في معجمه عن أبي هريرة عنه عليه وأخرج ابن أبي شيبة في مسنده عن عوف بن مالك عنه ﷺ وأخرج أحمد والدارمي والبارودي وابن قانع معاً في معجم الصحابة والبخاري في تاريخه والطبراني والحاكم عن أبي جمعة الأنصاري عنه ﷺ وأخرج ابن أبي شيبة وابن أبي عمر وأحمد والحاكم عن أبي عبد الرحمن الجنهي عنه ﷺ وأخرج أحمد وابن حبان عن أبي سعيد الخدري - أقول: وكل هذه الأحاديث على اختلافات سطحية لفظية تتفق في تفضيل المؤمنين الذين لم يروا الرسول ﷺ على أصحابه الذين رأوه. وأخرج جماعة عن تويلة بنت أسلم قالت: صليت الظهر أو العصر في مسجد بني حارثة فاستقبلنا مسجد إيلياء فصلينا سجدتين ثم جاءنا من يخبرنا أن رسول الله علي قد استقبل البيت الحرام فتحوّل الرجال مكان النساء والنساء مكان الرجال فصلينا السجدتين الباقيتين ونحن مستقبلو البيت الحرام فبلغ رسول الله ﷺ ذلك فقال: «أولئك قوم آمنوا بالغيب».

التي يؤتى بها رئاء الناس كُسالى، وإنها من شيم المنافقين: ﴿وَإِذَا قَامُوٓاْ إِلَىٰ اللَّهِ يَوْتَى بِهَا رِئَاء الناس كُسالَى، وإنها من شيم المنافقين: ﴿وَإِذَا قَامُوٓاْ إِلَىٰ اللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا﴾ (١) ﴿وَلَا يَأْتُونَ اللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا﴾ (١) ﴿وَلَا يَأْتُونَ اللَّهَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَى﴾ (٢).

فإقام الصلاة ليست هي القيام فيها إذ ليس كلها قيام، ولا أنه إقامة لها كلها! إنما هي جعلها قوامة الحياة وأصالتها التي يتفرع عليها سائر الحياة، اتجاها إلى الله وحده لا شريك له، وارتفاعاً عن عبادة العباد، دائماً عليها مواظباً لها مراعياً حرماتها وواجباتها، شرائطها وأجزائها، أوقاتها وكلَّ ما يتوجب فيها، من معنوياتها وهي أحرى فإنها أصلها، ومن مظاهرها ما يجعل المصلي كله صلاة لله وصِلاتِ بالله، وخدمات في سبيل الله!.

ثم ومن إقامتها استحضار معاني ألفاظها، وملامح أفعالها، ثم الارتقاء إلى معانيها تغافلاً - لا غفلة - عن ألفاظها، ثم تغافلاً عن نفسه لحد لا يرى إلّا ربه بنور اليقين دون حجاب إلّا حجاب ذات الألوهية وهذه صلاة تخص صاحب المعراج على ثم ذويه المعصومين المنظلا، وعلى ضوئها وفي هامشها المصلون الحقيقيون.

ومن ثم وبعد إقامة الصلاة لله، يقوم في صِلات بخلق الله أن ينفق مما رَزَقه في سبيل الله:

﴿ وَمِمَّا رَزَقَتُهُمْ بُنِفُوكَ ١٠٠

من رزق المال، والحال، من ثروة علمية أو عقلية، أو ثقافة إيمانية<sup>(٣)</sup>

سورة النساء، الآية: ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٣) البرهان ١: ٥٣ – ابن بابويه بسنده عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه في حديث في الآية قال: مما علمناهم ينبئون وما علمناهم من القرآن يتلون. أقول وهذا من باب التفسير بالمصداق الخفي من الرزق.

أم ماذا؟ فإن كله من رزق الله. . ثم ومن أموال ومن أيّ الطاقات الموهوبات التي يمكن إنفاقها أو الإنفاق منها فإنها كلها رزق الله!

فإن الخلق مستخلفون فيما رزقهم الله: ﴿وَأَنفِقُواْ مِمَّا جَعَلَكُمْ شُتَخْلَفِينَ فِيهِ اللهِ: ﴿وَأَنفِقُواْ مِمَّا جَعَلَكُمْ شُتَخْلَفِينَ فِيهِ الْمَالُ هَنا وَفِي أَصْرَابِهَا مِن آيَاتِ الْإِنفَاقِ لا يخص خصوص الزكاة، فـ «إن في المال حقاً سوى الزكاة».

وهذا من التضامن بين عيال الله مع الصّلة الصّلاة لله، أن تصبح الحياة مجال أخوّة وتعاون، لا معترك تناحر وتطاحن، عائشين جوّ المحبة والحنان، لا جبهات القتال بين أظفار وأنياب ومخالب بني الإنسان.

ثم ولا يكفي الايمان بغيب الله وإقام الصلاة والإنفاق، حتى يربطها وسواها بما أنزل الله:

﴿ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِن قَبْلِكَ ۞ :

إيماناً شاملاً خطّ الرسالات الإلهية أولاً وأخيراً، دون تفريق بينها، وإنما تصديق بها كلّها، مهما يجب تطبيق الأخيرة منها لا سواها.

ثم ولا يتم كلّ ذلك إلّا بإيقان بالآخرة:

﴿ وَبِأَ لَأَخِرَةِ هُمْ يُوقِئُونَ ۞﴾:

و ﴿ هُمَ ﴾ هنا يختصهم بإيقان الآخرة، فإنه ناتج عن الأربعة الأولى، فمن يؤمن بغيب الله ووحي الله، ويصلي لله، وينفق في سبيل الله، لا بدّ وأن يوقن بيوم الله.

فهنا إيمان باليوم الآخر يدفع الإنسان إلى أعمال الإيمان من صلاة وإنفاق وايمان بوحى السماء.

<sup>(</sup>١) سورة الحديد، الآية: ٧.

ثم إيقان باليوم الآخر هو نتيجة أعمال الإيمان، فالإيمان باليوم الآخر كإيمان بالوحي مطوي في الإيمان بالغيب، وإنما يبرز هنا أخيراً إيقاناً بعد إيمان نتيجة عمل الإيمان، فثم إذا أيقن بالآخرة يزداد في الإيمان وعمل الإيمان، وهكذا يستمر دور الإيمان والصالحات تعاملاً وطيداً حتى يبلغ بصاحبه الذروة دون حدّ ولا نهاية.

وهنا نجد تساوقاً وتناسقاً بين هذه الخمس من مواصفات المتقين على درجاتها، ما نجد التقوى سارية في كافة جنبات الحياة في الغيب والشهادة، فرادى وجماعات وفي كل المجالات.

من تقوى في محراب العبادة: الصلاة ﴿ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّهَ اَوْهَ إِلَى تقوى في محراب الحرب والقتال: ﴿ وَالصَّامِرِينَ فِي الْبَأْسَاءَ وَالظَّرَّاءَ وَجِينَ الْبَأْسُ أَوْلَتَهِكَ الَّذِينَ مَسَدَقُوا ۖ وَالْقَلْمَ مِن الْمُلَقُونَ ﴾ (١) ﴿ بَالَتُ إِن تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا وَيَأْتُوكُم مِن فَوْرِهِمْ هَذَا يُمْدِدُكُمْ رَبُّكُم بِحَمْسَةِ ءَالنفِ مِن ٱلْمَلَتَهِكَةِ مُسَوِّمِينَ ﴾ (٢).

وتقوى في الاقتصاد: ﴿ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ بُنِفُونَ ﴾ ﴿ وَلَيْسَ عَلَى الَّذِينَ مَا اللَّهُ وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ ثُمَّ اللَّهِ وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ ثُمَّ اتَّقُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ ثُمَّ التَّقُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ ثُمَّ التَّقُوا وَيَعْمَلُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ ثُمَّ اللَّهُ وَلَيْمَلِكِ اللَّهِ عَلَيْهِ الْعَقُ وَلَيْمَتُوا اللّهَ وَنُوا مَا بَقِي مِنَ الرِّيقِ اللّهَ وَنَرُوا مَا بَقِي مِنَ الرِّيقِ . . . ﴾ (٥) .

وتـقـوى سـيـاسـيـة: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ أَتَّقِ ٱللَّهَ أَخَذَتُهُ ٱلْمِزَّةُ بِٱلْإِثْمِ فَحَسْبُهُ

سورة البقرة، الآية: ۱۷۷.

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، الآية: ۱۲۵.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ٩٣.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآيتان: ٢٨٢، ٢٨٣.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: ٢٧٨.

جَهَنَّمُ مَنْ ١٠٠ ﴾ (١) ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبَى ٱتَّقِ ٱللَّهَ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَنْفِدِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ ﴾ (٢).

وعلى الجملة تقوى فردية وتقوى جماعية: ﴿يَثَائِبُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا فُوٓا أَنفُسَكُمُّو وَأَهْلِيكُوْ نَارًا...﴾ (٣):

وتقوى في الصبر والمصابرة والمرابطة: الروابط السياسية وسواها بين المؤمنين: ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا أَصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ ﴾ ﴿ فَاتَقُوا اللَّهَ وَأَصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمُ ۚ ﴾ (٥) .

وهكذا نرى التقوى بطيّات آياتها تشمل كافة مجالات الحياة من عقائدية وإيمانية وعلمية - وفردية وجماعية أما هيه؟

ومن أفضل التقوى: «أن تدع ما لا بأس به حذراً لما به بأس»<sup>(٦)</sup>.

و«أن تحب الله بقلبك كله وتعمل بكدحك وقوتك ما استطعت وترحم ابن جنسك: ولد آدم كلهم، وما لا تحب أن يؤتى إليك فلا تأته إلى أحد فأنت تقي لله حقاً»(٧).

﴿ أُولَتِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَّبِهِمْ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ ٢:

أولئك المتقون على هدى من ربهم، «إلى هدى» فإنهم مسيطرون على

سورة البقرة، الآية: ٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية: ١.

<sup>(</sup>٣) سورة التحريم، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية: ۲۰۰.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنفال، الآية: ١.

<sup>(</sup>٦) الدر المنثور ١: ٢٤ – أخرج جماعة عن عطية السعدي قال قال رسول الله ﷺ: لا يبلغ العبد المؤمن أن يكون من المتقين حتى يدع...

<sup>(</sup>٧) المصدر عن سعيد بن أبي سعيد المقبري قال: بلغنا أن رجلاً جاء إلى عيسى عَلَيْهُ فقال: يا معلم الخير كيف أكون تقياً لله كما ينبغي له؟ قال: بيسير من الأمر: . . .

الهدى مجتازون طرق الردى ﴿ وَأَوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُغْلِحُونَ ﴾: إذ أفلحوا بمحراث التقوى كل شائكة في حرث الدنيا، فأصبحت الأولى هي الأخرى ﴿ وَٱلْآخِرَةُ لَا يَرُدُ وَاَبْغَيْ ﴾ (١).

فالإفلاح هو الشقّ، والمتقون يشقون أمواج البحور المتلاطمة الهائجة المائجة بسفن التقوى، وفي سائر القرآن مواصفات أخرى للمفلحين توازي صفات المتقين (٢).

هذا شطر من صفات المتقين يفتتح به القرآن كأفضل ما به يتصفون ثم تقابلهم صفات الكافرين الذين لا يؤمنون بما ينذرون:

﴿ إِنَّ الَّذِيكَ كَفَرُوا سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنَذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ ثُنذِرْمُ لَا يُؤْمِنُونَ ١٩٠٠:

الكفر هو ستر الشيء، ويوصف الليل بالكافرة لسترها الأشياء بظلامها، والزارع بالكافر لستره البذر بالتراب، ويوصف غير المؤمنين والمتقين بالكفار إذ رانت قلوبهم عن مشاهدة الحق، وسدّت نوافذها وأغلقت عن الإيمان بغيب الحق وشهادته، وقطعت وشائجها عن تصديقه.

وترى أن الذين كفروا هنا هل هم الكافرون أجمعون؟ وهم أضراب، وليس الإنذار وعدمه سواء عليهم كلهم!.

كلّا إنها لا تعني مطلق الكفر حيث الكثير منهم يؤمنون، من مشرك أو كتابي أم ماذا؟ وإنما الكفر المطلق المازج عقولهم، الضائقة به صدورهم،

<sup>(</sup>١) سورة الأعلى، الآية: ١٧.

المقلوبة قلوبهم المنحرفة أفكارهم، والخاطئة حواسهم، فهم في غيّهم يترددون، وفي عيّهم يعمهون: ﴿بَلَنَ مَن كُسَبَ سَيِئْكُةً وَأَحَطَتْ بِهِ خَطِيّلَتُكُمُ فَأُولَكِكَ أَصْحَنْكُ النّارِّ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ﴾ (١): كفر محيط بهم حيث لا يبقي لهم نوافذ بها يبصرون فـ ﴿سَوَآةُ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمْ لَا يُؤمِنُونَ﴾.

ليس النص «الكافرون» حتى يشملهم أجمعين، بل ﴿ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ كفر حدث وجاه الرسالة الإسلامية، بعد كفر سبق: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا ﴾ (٢): الذين جحدوا بعد البينة، وأنكروا بعد المعرفة!. ولا أنه كلما حدث من كفر بعد كفر فالبعض ﴿ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ (٣) يتردون ردحاً من الزمن ثم يؤمنون، أم يتوبون عما كفروا فيهتدون.

وإنما يعني أخس دركات الكفر والطغيان ممن ﴿وَيَحَدُواْ بِهَا وَاسْتَقَنَنْهَا اللهُ اللهُ عَنَارِ كَفُورِ ﴾ (٥) فريسق أَنفُتُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُولًا ﴾ (٤) ﴿وَمَا يَجْحَدُ بِعَايَلِنِنَا إِلّا كُلُّ خَتَارِ كَفُورٍ ﴾ (٥) فريسق خصوص من الكافرين الذين بلغوا في كفرهم وجحودهم ما لا يؤمل فيه إيمان مهما بقيت في قلوبهم نوافذ لرؤية الحق، ولكنهم يجحدون، فيجازيهم الله إذ يسدّ هذه البقيّة: ﴿خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى شَمْعِهِمْ وَعَلَى الْمَعْمِمِمْ عَشَاوَةً وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (٢).

فهؤلاء الأوغاد المناكيد من صناديد قريش وأضرابهم، الكفار الألداء جمعوا بين دركات الكفر: الخمس - في خماسية قاعدتها كفر الجحود على علم - ﴿ . . . وَهَمَدُواْ بِهَا وَاسْتَيْفَنَتُهَا أَنفُسُهُمْ ﴾ (٧) ثم كفر النعم: ﴿ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللَّهِ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ (٨) وكفر العمل:

سورة البقرة، الآية: ٨١.
 سورة لقمان، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ١٠. (٦) سورة البقرة، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ٥٥.(٧) سورة النمل، الآية: ١٤.

 <sup>(</sup>٤) سورة النمل، الآية: ١٤.
 (٨) سورة النحل، الآية: ١١٢.

﴿ مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُةً وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِأَنْهُ مِنْ يَمْهَدُونَ ﴾ (١) ولحد الإيسان بالكفر لا الكفر فقط: ﴿ فَالِكُم بِأَنَّهُ وَإِذَا دُعِى اللَّهُ وَحْدَهُ كَفَرْتُدُ وَإِن يُشْرَكُ بِهِ مَنْ أَلِهُ وَحْدَهُ كَفَرْتُدُ وَإِن يُشْرَكُ بِهِ مَنْ أَنْهُ وَحْدَهُ كَفَرْتُدُ وَإِن يُشْرَكُ بِهِ مَنْ أَوْمِنُوا ﴾ (٢) (٣).

ولأن بنود الإيمان التقوى سبقت في مواصفات المتقين كإيمان مطلق للتقوى فليكن الكفر هنا وجاهة كفراً مطلقاً، في قلوب خاوية عن أية تقوى وأي إيمان هاوية كل دركات الطغوى دون إيمان، ناكرة لمثلث الغيب، عامدة، تاركة لأعمال الإيمان، كافرة بأنعم الله، مؤمنة بالكفر وكأنه الإيمان!

وترى هؤلاء الكافرون أبإمكانهم أن يؤمنوا؟ فبإمكانهم إذا إبطال علم الله: أنهم ﴿لَا يُؤْمِنُونَ﴾! أم لا يتمكنون؟ فلا موقع للتنديد بهم أنهم لا يؤمنون! ولا يصح تكليفهم بالإيمان إذ لا يتمكنون!

وهنا الإخبار عن واقع الله إيمان لأنهم لا يؤمنون باختيارهم، فلو كانوا يختارون الإيمان لكان الإخبار عن الايمان، فليس علم الله إلا كاشفاً عن واقع المستقبل، دون أن يسبّبه، حيث العلم بوقوع حادث أم لا وقوعه، لا

<sup>(</sup>١) سورة الروم، الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٣) البرهان ١: ٥٧ – الكليني بإسناده عن أبي عمرو الزبيري عن أبي عبد الله عليه قال قلت له أخبرني عن وجوه الكفر في كتاب الله عَلَى الله عَلَى خمسة أوجه، فمنها كفر الجحود والجحود على وجهين (عن معرفة وعن جهالة) والكفر بترك ما أمر الله وكفر البراءة وكفر النعم....

يسبب وقوعه أم لا وقوعه وإنما يكشف، إذاً فالواقع هو السبب لهذا الكشف لا أن الكشف يسببه!

وقد يخطىء الكاشف إذ لا يحيط علماً بما يحصل، فيبطل العلم به إذا حصل، وحاشا الله أن يخطىء فإنه بكل شيء محيط، فلا يمكن إبطال علمه.

وعدم الإمكانية هذه ليست لاستحالة الفعل واللافعل المخبر عنه ذاتياً، حتى يسقط التكليف ويبطل التأنيب: «لماذا لا يؤمنون»؟ وإنما لاستحالته بالاختيار أنهم رغم اختيارهم في الكفر والإيمان سوف لا يختارون الإيمان.

وهذه من الملاحم الغيبية القرآنية أن ينبئ الله بما في قلوبهم وعن مستقبل أحوالهم، فرغم حرصهم بإبطال القرآن وإبطال علم الله، لم يُقدموا حتى على ظاهر الإيمان، فثبت علم الله، وصدق كتاب الله، وخسر هنالك المبطلون (١).

وثم إذا ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم وعلى أبصارهم غشاوة فلا يتمكنون أن يؤمنوا، هنا يسلب عنهم اختيار الإيمان بما قدمت أيديهم وأن الله ليس بظلام للعبيد، وطالما لا يصح تكليفهم بالإيمان ولكنهم معذبون باللاإيمان حيث الامتناع بالاختيار لا ينافي الاختيار، والتنديد هنا بالامتناع الاختيار، كما العذاب ولا يمكنهم إبطال علم الله وإن حاولوا!

إذاً فأين إبطال علم الله أو إمكانيته، وأين استحالة الإيمان التي تبطل التكليف وتبطل التنديد بترك الإيمان؟!.

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ۱: ۲۹ - أخرج ابن أبي حاتم عن عبد الله بن عمر قال: قيل يا رسول الله هذه الدر المنثور من القرآن فنرجو ونقرأ فنكاد نياس فقال: ألا أخبركم عن أهل الجنة وأهل النار؟ قالوا: بلى يا رسول الله هذه ، قال: ﴿الْمَرْ إِنَّ ذَلِكَ ٱلْكِئْبُ - إلى - ٱلْمُقْلِحُونَ﴾ [البقرة: ١- قالوا: بلى يا رسول الله هذه ، قالوا: إنا نرجو أن نكون هؤلاء ثم قال: ﴿إِنَّ ٱلَذِينَ كَفَرُوا - إلى - عَظِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢، ٧] هؤلاء أهل النار قلنا لسنا هم يا رسول الله هذا! قال: أجل.

ثم النص ﴿ سُوَآءُ عَلَيْهِم ﴾ لا «سواءٌ عليك» فالرسول ليس له السكون عن واجب الإنذار، سواء – أكان عليهم سواء فلا يؤمنون، أم لا سواء فهم يؤمنون، فلينذر على أية حال كما المرسلون: ﴿ عُذْرًا أَوْ نُذْرًا ﴾ (١) ففيما هو سواء يكون الإنذار حجة وعذراً، وفي سواه برهاناً ونُذراً.

فقد يكون المنذِر قاصراً عن الإنذار دون المنذرين فلا حجة عليهم، أو أن المنذرين قلا حجة عليهم، أو أن المنذرين قاصرون فكذلك الأمر، أو أنهم مقصرون رغم كمال الإنذار فهنا فلا يؤمنون فهنا الحجة البالغة عذراً، أو أنهم يؤمنون نتيجة الإنذار فهنا الحجة نذراً، وهكذا يكون دور الرسالات الإلهية في كمال الإنذار بين مثلث المنذرين وإن كانوا: ﴿سَوَامُ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتُهُمْ أَمْ لَمْ نُتذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾!

فالإنذار هو الجناح الأعم من جناحي الرسالات حيث التبشير خاصٌ بالمتقين: ﴿ نَزِيلَ الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴿ لِلْمُنذِرَ قَوْمًا مَنَ أَنْذِرَ ءَابَاَؤُهُمْ فَهُمْ غَنِفِلُونَ ﴾ بالمتقين: ﴿ نَزِيلَ الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴾ لِشُنذِرَ قَوْمًا مَا أَنْذِرَ عَلَيْهِمْ عَالَدُرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ . . . وَسَوَاءٌ عَلَيْهِمْ عَالَدُرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ فَى إِنَّا لَنُذِرُ مَنِ اتّبَعَ الذِّكَرَ وَخَشِى الرَّحْنَنَ بِالْغَيْبِ فَبَشِرَهُ بِمَغْفِرَةِ وَأَجْرِ كَذِيمٍ ﴾ (٢).

فواجب الإنذار على النبي يعمّ وإن بالنسبة لمن هو سواء عليهم، وتأثيره خاص بمن اتبع الذكر. . كأنه الإنذار لا سواه، حيث هو المؤثر لا سواه.

﴿ خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَدُوهِمْ غِشَنَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ۞﴾:

هنا الغشاوة على أبصارهم والختم على قلوبهم، فماذا إذاً على سمعهم؟ أهو ختم عطفاً على قلوبهم، أم غشاوة معطوفاً لأبصارهم فالواو هناك عطف وهنا استئناف؟

<sup>(</sup>١) سورة المرسلات، الآية: ٦.

<sup>(</sup>۲) سورة يس، الآيات: ٥ – ١١.

أو أن السمع هنا مغشوّة كما الإبصار تلميحاً من تكرار ﴿عَلَى ﴾ فلولا غشوة السمع هنا كالأبصار لم تكن «على» كما في ﴿طَبَعَ اللهُ عَلَى تُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَآبَصُرِهِمٌ ﴾ (٥).

أو أنهما معاً معنيان: أن ختم الله على سمعهم وعلى سمعهم غشاوة، فلأنهم غشوا سمعهم وأبصارهم ختم الله على قلوبهم مما يزيد ختم السمع والأبصار: ف ﴿ إِنَّهُمْ عَنِ السَّمْعِ لَمَعْرُولُونَ ﴾ (١) ﴿ الَّذِينَ كَانَتَ أَعْيُنُهُمْ فِي غِطَابَهِ عَن ذِكْرِي وَالأبصار: ف ﴿ إِنَّهُمْ عَنِ السَّمْعِ لَمَعْرُولُونَ ﴾ (١) ﴿ وَنَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴾ (٨) للله يَسْمَعُونَ ﴾ (٨) كما وأن قلوبهم مختومة مرانة بما كانوا يعملون: ﴿ كَلَّا بَلَّ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكُمِينُونَ ﴾ (٩) .

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية، الآية: ٢٣. (٦) سورة الشعراء، الآية: ٢١٢.

<sup>(</sup>۲) سورة النحل، الآية: ۱۰۸.(۷) سورة الكهف، الآية: ۱۰۱.

<sup>(</sup>٣) سورة يس، الآية: ٩.(٨) سورة الأعراف، الآية: ١٠٠.

 <sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ٤٦.
 (٩) سورة المطففين، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٥) سورة النحل، الآية: ١٠٨.

ولماذا تفرد «السمع» دوماً مع جمع القلوب أو الأبصار، دون الأسماع؟ علّه لأنّ السمع في أصله مصدر لا يجمع وله معنى الجمع في جمعه والمفرد في مفرده، أو إذا لم يكن مصدراً فهو قوة في الأذن وليس هو الأذن حتى يجمع كالآذان، فلكل منا سمع في أذنين وليس بصر في عينين – حيث البصر هو العين بعينها، أم ماذا؟(١).

هنا الغشاوة على أبصارهم: أبصار القلوب والعقول والأفكار وأبصار العيون أيضاً – رغم أنها – علّها – أبصر من غيرها، إذ لم ينتفعوا بالنظر ولم يعتبروا بالعبر فهم كالخوابط الغواشي في مشيتهم، يخطئون الصراط المستقيم!

وإنها كلها من فعلهم أنفسهم إذ جحدوا بالحق وآياته بعد ما عرفوها، فلم تنسب إلى الله، ويذلك استحقوا أن يختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم، فحتى لو شاؤوا أن يبصروا لم يتمكنوا، فنسب الختم عليها إلى نفسه، وفي الحق إنهم هم الذين ختموا على قلوبهم وعلى سمعهم إذ غشوا على أبصارهم، فمنه فعل لهم ومنه جزاء: ﴿فَلَمَّا زَاغُوّا أَزَاغَ اللّهُ قُلُوبَهُم ﴾ (٢) وعلى الواو في ﴿وَعَلَى أَبْمَنْرِهِم ﴾ حالية تعني: أن الله ختم حال الغشاوة من فعلهم على أبصارهم، فظرف هذا الختم إنما هو غشاوة الأبصار، سابقاً على ختم السمع والقلوب.

كما علّها في ﴿وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ ﴾ أيضاً حالية تعني ما تعنيه في ﴿أَبْصَارِهِمْ ﴾ أن ﴿خَتَمَ اللّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ ﴾ حال أنهم ﴿وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةً ﴾ من فعلهم - وإنما الأصل هو القلب يقلبه الله كما يتقلب صاحبه إن خيراً فخير

<sup>(</sup>١) راجع ج ٢٩ ص ٤٩ تفسير الآية ﴿وَجَمَلَ لَكُمُ ٱلشَّمْعَ وَٱلْأَبْصَلَرَ وَٱلْأَفِيدَةُ﴾ [النحل: ٧٨].

<sup>(</sup>٢) سورة الصف، الآية: ٥.

وإن شراً فشرّ فلأنهم عموا عن أصل السبيل وصمّوا عن دعاء الدليل ﴿خَتَمَ اللّهُ...﴾ جزاءً وفاقاً.

فليس الطبع والختم على قلوب أو سمع – بداية ودون سبب – من الله، ﴿ بَلْ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ ﴾ (١) ﴿ كَذَلِكَ نَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴾ (٢) ﴿ كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى صُلِّلِ قَلْبٍ مُتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ ﴾ (٣).

فلأنهم كفروا بنعمة القلوب والسمع الإنساني، تناسياً عما يتوجب عليهم فيها، وتعمداً وتعنُّداً لضلالها، جازاهم الله في الأولى بطبعها ولهم في الآخرة عذاب عظيم.

وهكذا يفعل الله بمن يبدل نعمة الله كفراً أن يذهب بها ويجعلها نقمة، ويقلّبها عليهم دماراً وبواراً: ﴿ يَاكَ اللهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا يَعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَقّ يُعَيِّرُوا مَا بِأَنْشِيمٍ ﴿ ٤٠٠ .

ثم القلوب هنا وفي سائر القرآن هي قلوب الأرواح لا الأبدان كما السمع والأبصار حيثما تقرنان بالقلوب هما كذلك للأرواح – فكثير من هؤلاء الكفار المختوم على قلوبهم، المغشوة سمعهم وأبصارهم، لهم قلوب وسمع وأبصار لأبدانهم قوية، وأقوى من المؤمنين وإنها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور وقد نأتي على قول فصل حول القلوب والأفئدة والسمع والأبصار والصدور والأرواح والعقول والأفكار بطيّات آياتها الأنسب وهي ثمان كأبواب الجنة الثمان، ألا فاعتبروا يا أولي الأبصار.

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الآية: ٧٤.

<sup>(</sup>٣) سورة غافر، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال، الآية: ٥٣.

فأولئك الكفار، لاستهتارهم بالمنذرين والإنذار، لحدّ تساوى عليهم الإنذار واللّاإنذار، مطبوع على قلوبهم هنا، وموعودون في الأخرى عذاب النار، عذاباً على عذاب ﴿وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ !.



﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَا لَهُم بِمُؤْمِنِينَ ﴿ يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُهُنَ ۞ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَضًا ۚ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ بِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ إِنَّ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ قَالُوٓا إِنَّمَا خَنُنُ مُصْلِحُونَ ﴿ إِنَّ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَّا يَشْعُمُونَ ﴿ إِنَّا فِيلَ لَهُمْ ءَامِنُوا كُمَّا ءَامَنَ النَّاسُ قَالُوا أَنْوَمِنُ كُمَّا ءَامَنَ السُّفَهَاأُ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ ٱلسُّفَهَآهُ وَلَكِينَ لَا يَعْلَمُونَ شَ وَإِذَا لَقُوا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قَالُوٓا ءَامَنًا وَإِذَا خَلُواْ إِلَىٰ شَيَطِينِهِمْ قَالُواْ إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِءُونَ ﴿ اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ يِهِمْ وَيَسْدُمُمْ فِي مُلْغَيْنِيهِمْ يَعْمَهُونَ ﴿ أَوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ ٱشْتَرَوُا ٱلضَّلَلَةَ بِٱلْهُدَىٰ فَمَا رَجِعَت جِّخَرَتُهُمْ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ شَ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ ٱللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَّكُهُمْ في ظُلْمَنتِ لَا يُبْصِرُونَ ﴿ صُمَّعُ بُكُمُّ عُنيٌ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴿ أَوَ كَصَيِبٍ مِّنَ السَّمَآءِ فِيهِ ظُلْمَتْ وَرَعْدُ وَرَقْ يَجْعَلُونَ أَصَنبِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِّنَ الصَّوْعِقِ حَذَرَ الْمَوْتِّ وَاللَّهُ مُحِيطًا بِالْكَافِرِينَ ﴿ يَكَادُ الْبَرَقُ يَخْطَفُ أَبْصَارَهُمُّ كُلَّمَا أَضَأَة لَهُم مَّشَوْا فِيهِ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُواْ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمُّ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّي شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهُ ﴾

هنا - بعد هذه الآيات وقبل تفسيرها - نقدم تفسيراً للنفاق عن الإمام

أمير المؤمنين علي علي النفاق على أربع دعائم: على الهوى والهوينا<sup>(۱)</sup> والحفيظة والطمع، فالهوى على أربع شعب: على البغي والعدوان والشهوة والطغيان فمن بغى كثرت غوائله وعلاته (۲)، ومن اعتدى لم تؤمن بوائقه ولم يسلم قلبه، ومن لم يعزل نفسه عن الشهوات خاض في الخبيثات، ومن طغى ضل على غير يقين ولا حجة له.

وشعب الهوينا: الهيبة والغرّة والمماطلة والأمل، وذلك لأن الهيبة ترد على دين الحق، وتفرط المماطلة في العمل حتى يقدم الأجل، ولولا الأمل علم الإنسان حسب ما هو فيه، ولو علم حسب ما هو فيه مات من الهول والوجل.

وشعب الحفيظة: الكبر والفخر والحميّة والعصبية، فمن استكبر أدبر، ومن فخر فجر، ومن حمى أصرّ، ومن أخذته العصبية جار، فبئس الأمر أمر بين الاستكبار والإدبار، وفجور وجور.

وشعب الطمع أربع: الفرح والمَرَح واللجاجة والتكاثر، فالفرح مكروه عند الله عَرَقَالٌ ، والمرح خيلاء، واللجاجة بلاء لمن اضطرته إلى حبائل الآثام، والتكاثر لهوٌ وشغل، واستبدال الذي هو أدنى بالذي هو خير، فذلك النفاق ودعائمه وشعبه الشهريم.

... وفي الحق إن دور المنافقين هو أخطر الأدوار ضد الرسالات الإلهية ولا سيما الرسالة الإسلامية، وأخطر من الكافرين أيضاً، ترى عرض حالهم في سورة تخصهم «المنافقون» وفي عامة القرآن نلمس خاص الاهتمام بعرض قضاياهم ورزاياهم كثيراً وكما هنا، فبعد آيات أربع تستعرض حال

<sup>(</sup>١) الهوينا تصغير الهوني مؤنث الإهوان، أي التهاون في أمر الدين.

<sup>(</sup>۲) علات جمع العلة.

<sup>(</sup>٣) نور الثقلين ١: ٣٤ عن كتاب الخصال للصدوق عن الأصبغ بن نباتة عنه ﷺ . . .

المتقين، وآيتين تخصان الكافرين، نجد ثلاث عشرة تخص المنافقين، وكما تتحدث عنهم ثلاث عشرة سورة في مئات الآيات مصرحة بهم أحياناً<sup>(1)</sup> وملمّحة، أخرى تفضحهم في عرض حالهم ومآلهم، وثالثة تدخلهم ﴿فِي الدَّرْكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ﴾<sup>(٢)</sup>:

تخطّينا شفافية الصورة الأولى إلى عتامة الظلامة الثانية، فإذا الثالثة ليست كالأولى ولا كالثانية، فإنها صورة صلتة ملتوية خادعة خائنة لا تقف لحد لكي نعرفها، ألا وهي الصورة المنافقة، لا ذات شجاعة وانطلاقة في الضمير لتواجه الحق بصريح الإيمان وخالصه، ولا ذات جرأة لتواجهه بالنكران، ثعلبة تماكر بغية البقاء على كيانها، عميلة في عملياتها للكلاب والذئاب، مظهرة إخلاصها للأسد في الغاب، جاسوسة لهذه عن تلك، لا صورة لها ثابتة تعرف اللهم إلا مماكرات ومخادعات، وادعاءات – مع ذلك – أنهم أذكياء دهاة، عقلاء مصلحون، مترفعون على البسطاء أم ماذا! ولكن الله يواصفهم بواقعهم المكر الخداع، الخلاء الخواء عن كل حقيقة إلا ادعاء! وهم يعيشون بنفاقهم ثالوث: ١ – مشاركة المؤمنين فيما يمن الله عليهم دنياً، ٢ – اتقاء ما يحكم به على الكافر كذلك، ٣ – التجسس عن أحوالهم إلى شياطينهم، إلّا أن ثالوثهم هالك مفضوح بما يفضحهم الله وينبه الرسول والمؤمنين!

وهنا استعراض لأبواب سبعة من جحيم المنافقين يغلقها الله على المؤمنين:

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنًا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْرِ الْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ۞ : باب أوّل: ناس في الحق هم نسناس ﴿ بَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِم مَا لَيْسَ فِي

<sup>(</sup>١) كما في سبع وثلاثين آية، راجع تفسير سورة (المنافقون) ج ٢٨: ٣٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ١٤٥.

وهذه حالات أربع حاضرة في مواجهات الإيمان: كفراً ونفاقاً أو إسلاماً مترويّاً أو إيماناً، ومهما سمي المنافق مسلماً فإن إسلامه استسلام لا إسلام (٤).

﴿ يُخَدِعُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ مَامَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُهُونَ ۞﴾:

باب ثان وهي الخداع: إنزال الغير عما هو بصدده بأمر يُبديه على خلاف ما يخفيه، والمخادعة خداع بين طرفين، ابتداء من طرف وانتهاءً إلى آخر، كفاحاً ضد الخداع: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ يُخَالِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَلِعُهُمْ ﴾ (٥) وأين

<sup>(</sup>١) سورة الفتح، الآية: ١١.

<sup>(</sup>۲) سورة الحجرات، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات، الآية: ١٤.

إن للسان والقلب والأركان أحوال:
 فقد يقر اللسان بالحق وقد ينكر أو يسكت، ثم قد يوافقه القلب في الإقرار أو ينافقه أو يتردد متروياً الحجة للكفر أو الإيمان، ثم قد يوافقها العمل أو ينافقهما.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء، الآية: ١٤٢.

خداع من خداع، خداع أوّل كلّه عجز ومكر وكذب ونفاق كما المخادعين الله، وخداع ثان لا تحمل إلّا اسمه فإنها عن قدرة وصدق جزاء الوفاق، كما الله: حيث يأمر بجري أحكام الإسلام عليهم هنا، وفي الآخرة لهم عذاب أليم، ويكشف أسرارهم للنبي والمؤمنين حيث يخادعون ثم يوم القيامة يريهم جناته كأنهم واردوها ثم ينأون عنها مهانين كما «يفتح لهم باب جهنم فيظنون أنهم يخرجون منها فيزدحمون للخروج فإذا انتهوا إلى الباب ردتهم الملائكة حتى يرجعوا» (١): ﴿ كُلّما أَرَادُوا أَن يَغْرُجُوا مِنها مِن عَيّم عجزه فإنه قدرة، وفي كذبه فإنه صدق، وإنما التموية والإخفاء في الخداع عجزه فإنه قدرة، وفي كذبه فإنه صدق، وإنما التموية والإخفاء في الخداع الجزاء إيلام كما آلموا المؤمنين جزاءً وفاقاً (٣).

إنهم كما يزعمون ﴿ يُخَدِعُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ ﴾ آمنوا وفي الحق ﴿ وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ ﴾ إذ لن تؤثر خداعهم في الله، ولا تؤثر في المؤمنين بالله، اللَّهم

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ۱: ۳۰ - أخرج أحمد بن منيع عن رجل من الصحابة أن قائلاً من المسلمين قال: يا رسول الله على إلى النجاة غداً؟ قال: لا تخادع الله – قال: وكيف نخادع الله؟ قال: أن تعمل بما أمرك الله به تريد به غيره، فاتقوا الرياء فإنه الشرك بالله فإن المرائي ينادي به يوم القيامة على رؤوس الخلائق بأربعة اسماء: يا كافر! يا فاجر! يا خاسر! يا غادر! ضل عملك وبطل أجرك فلا خلاق لك اليوم عند الله فالتمس أجرك ممن كنت تعمل له يا مخادع وقرأ آيات من القرآن: ﴿ فَنَ كَانَ يَرْمُوا لِفَلَة رَبِيمِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَبْلِكًا ﴾ [الكهف: ١١٠] الآية و ﴿ إِنَّ ٱلمُنْفِقِينَ يَخْلِعُونَ الله ﴾ [النساء: ١٤٢] الآية، وفي تفسير البرهان عن ابن بابويه بإسناده عن جعفر بن محمد عليه عن أبيه مثله.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) نور الثقلين 1: ٣٥ عن العيون عن أبي الحسن الرضا عَلَيْهِ في حديث: إن الله تعالى لا يسخر ولا يستهزأ ولا يمكر ولا يخادع ولكنه يجازيهم جزاء السخرية وجزاء الاستهزاء وجزاء المكر والخديعة تعالى عما يقول الظالمون علواً كبيراً.

وفي مصباح الشريعة قال الصادق عَلَيْهِ: واعلم أنك لا تقدر على إخفاء شيء من باطنك عليه تعالى فتصير مخدوعاً بنفسك – قال الله تعالى: ﴿ يُخْدِعُونَ اللَّهَ ﴾ [البقرة: ٩]. . .

إِلَّا قليلاً يرجع بضرر كثير عليهم أنفسهم، فهم بخداعهم مفضوحون يوم الدنيا بما يفضحهم الله، ويفضحون أنفسهم حيث يُعرفون في لحن القول: ﴿ وَلَنَدِّونَا لَهُ فِي لَحْنِ الْقَوْلِ ﴾ (١) – فما أضمر أحدٌ أمراً إِلَّا وقد يظهر في صفحات وجهه وفلتات لسانه – ثم «هم يوم القيامة من المفضوحين».

«و» لكنهم ﴿وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ أن خداعهم راجعة إليهم فلو شعروا ما خادعوا.

ثم النفاق وخداعه دركات صاعدة إلى الكفر النفاق ونازلة إلى السمعة والرئاء كما جزاؤه دركات حسب الدركات طبقاً عن طبق.

ولماذا ﴿وَمَا يَخْدَعُونَ﴾ دون ﴿وَمَا يَخْدَعُونَ﴾ نفياً لما حاولوا طبقاً عن طبق؟

علّه لأن الواقع من فعلهم لم يكن مخادعة، حيث الله لا يخادع، والمؤمنون لا يخدعون بما يفضح الله المخادعين، فلا تبقى في ميدان الخداع إلّا أنفسهم ﴿وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ والخادع لا يخادع نفسه لوحدته، وإنما يخدعها، ويا ويلاه إذا كانت مخادعتهم تبوء بالخدعة لأنفسهم و﴿وَمَا يَنْهُونَ ﴾!.

وترى إذا ﴿وَمَا يَشْعُرُونَ﴾ فكيف التنديد بهم والعذاب، والشعور مدار التكليف فالثواب والعقاب؟

الجواب: أن النص لا ينفي عنهم الشعور، وإنما إعماله وأعماله بسوء الاختيار، وحتى إذا فقدوا الشعور لأنهم أبطلوه إذ لم يستعملوه، وبقي التنديد والعذاب على مبدأ اللاشعور المختار، فالامتناع بالاختيار لا ينافي الاختيار!

<sup>(</sup>١) سورة محمد، الآية: ٣٠.

فأولئك الحمقى الأغفال يظنونهم رابحين بهذا النفاق الإغفال ﴿وَمَا يَشُعُرُونَ ﴾ أنهم خاسرون، لا في العقبى فحسب، ففي الدنيا أيضاً حيث يوردون أنفسهم بالكفر المضمر موارد التهلكة بما يفضحهم الله ويفضحون أنفسهم، إذ تظهر مظاهر من كفرهم من صفحات الوجوه وفلتات الألسن.

ومن مخادعتهم لله قولهم ﴿ ءَامَنَّا بِاللَّهِ... وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ ومن مخادعتهم للمؤمنين: ﴿ وَإِذَا لَقُواْ الَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُواْ ءَامَنَّا وَإِذَا خَلُواْ إِلَىٰ شَيَطِينِهِمْ قَالُواْ إِنَّا مَمَكُمْ إِنَّمَا خَنُ مُسْتَهْزِ وُونَ ﴾.

﴿ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾:

باب ثالث من أبواب جحيم المنافقين: «مرض القلوب»: قلوب الأرواح لا الأجساد، فالقلب بيده أزمة العقول والأفكار والصدور والحواس والأعضاء، الزعامة العليا في مملكة الكون الإنساني، فإذا مرض مرض الإنسان في كيانه الإنساني ككلّ، فالمرض في القلوب حقيقة، وفي الجسد مجاز أم حقيقة ثانوية.

ولأن المرض - الذي لا يحاول شفاءُه يزداد دوماً، إن في الجسم أو في الروح سواء، سنة دائبة في الكائنات كلها، أن تنفرج زاويته في كلّ خطوة فتزداد من حيث لا يشعرون أو يشعرون.

فمرض الجسم يُشعر فيُدرك فيُتدارك مغبَّة الحفاظ عليه، ومرض الروح قد لا يُدرك وكثيرٌ ما هو، فلا يتدارك فيزداد، ثم القلب ومكاسب السوء يتعاملان في زيادته: ﴿ كَلَّا بَلَّ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة المطففين، الآية: ١٤.

فهناك مرضان اثنان كلاهما في القلوب: ١ - ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ ﴾ . ٢ - ﴿ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا ﴾ ومن ثم ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ :

وطالما المرض الأول أجمل عن فاعله، ففاعل الثاني ﴿ الله فهل ﴿ لَهُمْ عَذَابُ الله المرض الأول، أم وبالثاني أيضاً، أو ﴿ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ هنا وهناك حصيلة المرض، ونفاقاً في دعوى الإيمان؟

المرض الأوّل هو مرض الكفر والعناد للحق بما كانوا يكسبون، والثاني هو ازدياد الأوّل منذ بزوغ الرسالة الإسلامية تداوماً فيه ونتاجاً عنه كما توحيه الفاء: ﴿فَزَادَهُمُ ﴾ فرغم أنهم كانوا يأملون لهم زعامات في الجزيرة، ويعملون لإزالة عقباتها وتعبيد طريقها، إذ فاجأتهم الدعوة الإسلامية، فأخرجت شطأها فآزرها فاستوت على سوقها يعجب الزارع ليغيظ بهم الكفار، منذ العهد المدني بعد ما أصيبت بجوارف الإصابات في العهد المكي.

إن ذلك الازدهار والتقدم في الدعوة زاد في مرضهم، فهذه الزيادة هي منهم إذ انفرجت زاويته لمّا انفجرت الدعوة، حسداً من عند أنفسهم.

وهي من عند الله إذ بعث صاحب هذه الدعوة، ولم يكن من الله إلّا كلّ خير ورحمة، ولكنهم لمرضهم بدّلوه إلى كل شرّ ونقمة: ﴿وَنُنَزِّلُ مِنَ اَلْقُرْءَانِ مَع شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ الظّلِامِينَ إِلّا خَسَارًا﴾ (١) مرضاً إلى مرض ما هُو شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ الظّلِامِينَ إِلّا خَسَارًا﴾ (١) مرضاً إلى مرضا ورجساً إلى رجس: ﴿وَإِذَا مَا أَنْزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَّن يَقُولُ أَيْكُمُ وَادَتُهُم إِيكنَا وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ إِنَّ وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم الكافر المعاند لا يزيد إلّا فراراً: ﴿إِنّ دَعَوْتُ قَرْى لَيْلاَ وَنَهاكُوا فَلَمْ يَزِدْهُمْ دُعَاءًى إِلّا فراراً: ﴿إِنّ دَعَوْتُ قَرْى لَيْلاَ وَنَهاكُوا فَلَمْ يَزِدْهُمْ دُعَاءًى إِلَا فَاللّهُ يَرْدُهُمْ دُعَاءًى اللّه والكافر المعاند لا يزيد إلّا فراراً: ﴿إِنّ دَعَوْتُ قَرْى لَيْلاَ وَنَهاكُوا فَلَمْ يَزِدْهُمْ دُعَاءًى إِلّا فراراً وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهَ عَلَيْ وَنَهاكُوا فَلَمْ يَرْدُهُمْ دُعَاءًى إِلّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْ اللّهُ فَوْلِي اللّهُ عَلَا لَا عَلَيْهِ اللّهُ فَرَادًا فَلَا اللّهُ عَلَا وَهُمْ كَنَاكُونُ اللّهُ فَلَا عَلَا قَلْمَ يَرْدُهُمْ دُعَانِي اللّهُ فَرَادًا فَعَلَا قَلْهُ يَوْمُ لَا قَوْمُ اللّهُ فَلَا وَلَهُ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَا لَهُ عَلَا لَا عَلَا لَا لَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللللّ

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>۲) سورة التوبة، الآيتان: ۱۲۵، ۱۲۵.

فِرَارًا﴾ (١) وهكذا تكون دعوات الرسالات الإلهية قد تزيد في إيمان لمن يؤررًا﴾ (١) وهكذا تكون دعوات الرسالات الإلهية قد تزيد في إيمان لمن يؤمن، وكثيراً ما تزيد طغياناً وكفراً لمن لا يؤمن: ﴿ وَلَيَزِيدَكَ كَثِيرًا مِتْهُم مَّآ أَزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ مُلْفِئنَا وَكُفْراً ﴾ (٢):

فَ ﴿ فَ تُلُوبِهِم مَّرَضٌ ﴾ أوّل عاشوه قبل الدعوة ﴿ فَزَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا ﴾ عند الدعوة حيث كذّبوها ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ بِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ ﴾ كما ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَرَضًا ﴾ ، ﴿ مَنَا لَهُ مُرَضًا ﴾ ، ﴿ مِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ ﴾ ، ﴿ فَزَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا ﴾ ، ﴿ مِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ ﴾ ، ﴿ فَزَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا ﴾ ، ﴿ مِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ ﴾ ، ﴿ فَزَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا ﴾ ، ﴿ مِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ ﴾ ، ﴿ فَنَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا ﴾ ، ﴿ مِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ ﴾ ، كَذِبُونَ ﴾ .

فثالوث المرض الأوّل وما زادهم الله وعذاب أليم - كل ذلك: ﴿يِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ﴾: بالدعوة والداعية، وفي دعوى الإيمان.

ولماذا ﴿مَرَضَا ﴾ دون «المرض» طالما الثاني استمرار بزيادة في الأوّل؟.. علّه لأن الثاني مزدوج: من نوع الأوّل، زيادة في الكفر، ومن سواه: حسداً منهم في مواجهة الدعوة، وطبعاً على قلوبهم لمّا كذبوا الداعية: ﴿فَزَادَهُمُ اللّهُ مَرَضَا ﴾ على مرض ﴿يِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ ﴾.

وعذابهم الأليم يعم يوم الدنيا ويوم الدين، فهنا أن زادهم الله مرضاً وفضحهم بنفاقهم، ثم يوم القيامة هم من المفضوحين.

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوّا إِنَّمَا غَنْنُ مُفْلِمُونَ ۞ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ الْنُفْسِدُونَ وَلَكِن لَا يَشْعُهُونَ ۞﴾:

باب رابع من أبواب جحيم المنافقين: دعوى الإصلاح في إفسادهم! ﴿وَإِذَا قِيلَ﴾: قيلٌ إلهي بلسان النبي أو المؤمنين المصلحين الذين يحق لهم نهي المفسدين، قيل لهواء المنافقين: ﴿لَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ﴾ وقولة

<sup>(</sup>١) سورة نوح، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٦٤.

<sup>(</sup>٣) ف ابما كانوا يكذبون يعلّل ثالوث المرضين والعذاب الأليم».

فارغة جوفاء منهم: ﴿إِنَّمَا غَنْنُ مُمْلِحُونَ ﴾ ثم فضيحة لهم عالمية في إذاعة قرآنية: ﴿أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لًا يَشْعُهُونَ ﴾!

وهكذا يكون دوماً دور المنافقين في كلّ عصر ومصر أنهم يحسبون أنفسهم من المصلحين، وغيرهم مفسدين، حيث الموازين مختلة عندهم، فإنها تتأرجح مع أهوائهم الذاتية، بعيدة عن الواقع والميزان الرباني، أو الإنساني.

إنهم يحسبون المكر والخداع شطارة ولباقة، سياسة يتذرعونها إلى ما يهوون فإن الغاية عندهم تبرِّر الوسيلة، ولأن الأصل من الحياة عندهم حيوانيتها وشهواتها، والوصول إلى بغيتهم ومصالحهم الشخصية، أو الجماعية التي تبوء إليها يحسبونها إصلاحها وفلاحها، لذلك يعدون فسادهم صلاحاً وإفسادهم إصلاحاً: ﴿إِنَّمَا غَنْ مُقْلِحُونَ ﴾: لا شغل لنا إلا الإصلاح، وهم صادقون في إصلاح حيونة الحياة لهم، وكاذبون في إنسانيتها وقيمها وقوامها.

إنهم يتبجهون بثرواتهم ونزواتهم، طنطناتهم وعربداتهم، زهواتهم وزهزاتهم، وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً ﴿أَلاّ إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ﴾ وزهزاتهم، وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً ﴿أَلاّ إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ فَقط، كأن لا مفسد سواهم، إذ ينافقون دوماً ولا يوافقون، ﴿وَلَكِن لَا يَشْعُمُونَ ﴾ أنهم هم المفسدون حيث رأوا الصلاح فساداً، والفساد صلاحاً: «ولكنه أخلد إلى الأرض هواه وكان أمره فرطاً».

إنهم لا شغل لهم إلّا الإفساد: في الحرث والنسل، في الثقافة والعقيدة، في الاقتصاد والسياسة، وفي كافة الحقول الحيوية، محتلّين ساحاتها، طاردين أصحابها، متدخلين في كل رطب ويابس وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً: أنهم هم المصلحون ومن سواهم مفسدون!: وحتى النبيين: ﴿وَقَالَ الْمَكُرُ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ أَتَذَرُ مُوسَىٰ وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَيَذَرُكُ

وَءَالِهَنَكُ ﴾ ( أَ رغم أَنهم هم: ﴿ . . . الْمُسْرِفِينَ ۞ الَّذِينَ يُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ۞ ( ) وقد يوجهون نفاقهم العارم بمسايرة الكافرين حفاظاً على المُصَلِحُونَ ۞ ( ) وقد يوجهون نفاقهم العارم بمسايرة الكافرين حفاظاً على المُصَلِعُونَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُتَنفِقِينَ يَصُدُونَ عَنك صُدُودًا ۞ فَكَيْفَ إِذَا أَصَلَبَتْهُم مُصِيبَةً بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ يُصِيبَةً بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ ثُمُ عَلَافُونَ بِاللَّهِ إِنَّ أَرَدُنَا إِلَّا إِحْسَلَنَا وَتَوْفِيقًا ۞ ( ) .

فهم يعتبرون صدّهم عن رسول الله إحساناً إليه وتوفيقاً بينه وبين الكافرين اقتساماً للبلد نصفين، وجعلاً للحكم شطرين، ورعاية للقبيلين!: ﴿وَلَكِنَ لَا يَشَعُهُونَ ﴾ وليسوا بتلك البلادة حتى يفقدوا مطلق الشعور وإنما يشعرون من الحياة حيوانيتها فيحتالون ويمكرون بكل شطارة وشعور لبغيتها وهم أنفسهم لا يشعرون عمق الحياة وقيمها وواقعيتها، ومهما لم يشعروا فيما يجب على الإنسان شعوره فكأنهم لا يشعرون! إذ لا يستعملون الشعور حقه الإنساني وإنما إدراكه الحيواني!

ثم الإفساد منه شخصي كالمعاصي التي لا تتجاوز العاصي، ومنه جماعي كالتي تتعداها إلى غير العاصي، ومنها حكومي تشمل من يعيش في ظل الحكم، ثم منها مادي تشمل الناحية الاقتصادية، ومنها عقيدي تفسد العقائد ومنها. وأفسدها كلها ما يشمل الإفسادين بقوة الحكم: ﴿ قَالَتَ إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُواْ قَرْبَكُ أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُواْ أَعِنَّةَ أَهْلِهَا آَذِلَةً وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ ﴾ (٤) أَلْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُواْ قَرْبَكُ قَوْلُهُ فِي الْحَيَوْقِ الدُّنِيَا وَيُشْهِدُ اللهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُو الدُّنَا وَيُشْهِدُ اللهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُو اللهُ الْخِصَامِ اللهِ وَإِذَا تَوَلَى سَكَىٰ فِي الْأَرْضِ لِيُغْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَاللَّمَالُ اللهِ الْخَرْثَ وَاللَّمَالُ اللهِ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَاللَّمَالُ الْخَصَامِ اللهِ الْحَرْثَ وَاللَّمَالُ الْحَرْثَ وَاللَّمَالُ الْعَرْثَ وَاللَّمَالُ الْعَرْثَ وَاللَّمَالُ اللهُ الْعَلَاكَ الْحَرْثَ وَاللَّهَا لَهُ وَيُهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَاللَّمَالُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ١٢٧.

<sup>(</sup>۲) سورة الشعراء، الآيتان: ۱۵۱، ۱۵۲.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآيتان: ٦١، ٦٢.

<sup>(</sup>٤) سورة النمل، الآية: ٣٤.

وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ ۞ وَإِذَا فِيلَ لَهُ اتَّقِ اللَّهَ أَخَذَتُهُ الْمِذَةُ بِٱلْإِثْمِ فَحَسْبُتُم جَهَنَّمُ وَلِبَنْسَ الْمِهَادُ ۞﴾(١).

هنا نهوا عن منكر الفساد، ومن ثم يؤمرون بمعروف الإيمان: حيث النهي عن المنكر يتقدم على الأمر بالمعروف، إذ ما دام الناكر مكباً على المنكر لا يتأتى منه المعروف، فإذا ترك المنكر أو نُهي فهنالك المجال لفعل المعروف والأمر به، حيث التزكية تتقدم التحلية في كافة المجالات، مادية ومعنوية!:

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُوا كُمَا ءَامَنَ النَّاسُ قَالُواْ أَنْوَمِنُ كُمَا ءَامَنَ السُّفَهَاءُ أَلَا إِنَّهُمْ مُمُ السُّفَهَاءُ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ عَلَمُ السُّفَهَاءُ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ عَلَمُ السُّفَهَاءُ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّا الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

باب خامس من أبواب جحيم المنافقين «تسفيه المؤمنين» وأنهم هم العقلاء النابهون من دون المؤمنين!

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ كُمَا ءَامَنَ النَّاسُ ﴾ لا كما استسلم النسناس - والقائل هو الرسول ومن معه - ﴿ قَالُواْ ﴾ في جفوة وغرور واستعجاب وهزء وزور: ﴿ أَنُوْمِنُ كُمَا ءَامَنَ السُّفَهَاءُ ﴾ فإن هذا الإيمان خاص بفقراء الناس وأراذلهم دون الأغنياء العليّة ذوي المقام - فجاء الجواب الحاسم: ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاءُ وَلَكِنَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ .

والسفه هو خفة العقل وبلادته، حيث السفيه يفسد ويحسبه مصلحاً، ويضيع ويراه حافظاً، لجهله بموارد الإصلاح وموازينه، وخفة عقله، مهما كان مثقفاً في مختلف العلوم الزمنية – فـ «رب عالم قتله جهله»!

فهم يعتبرون الإيمان الصادق سفها، والنفاق عقلاً، إذ يمكن العشرة مع المؤمن والكافر فيربح الجوّين، ويؤمن الخطرين، وهذه هي الحياة العاقلة عند هؤلاء المجاهيل، وحياة الإيمان عندهم سفيهة! تخص المجاهيل.

سورة البقرة، الآيات: ٢٠٤ – ٢٠٦.

وهكذا يكون دوماً دور غير المؤمنين: منافقين وكافرين، أن الإيمان سفه ورجعية سوداء وتأخر عن الحياة في زعمهم، والكفر والنفاق سياسة حيوية وشطارة، وأن موافقة السر والعلن. تفسد الحياة، ومنافقتهما تصلحها، حيث اختلف لديهم موازين الحياة الصالحة، إذا أخلدوا إلى الأرض واتبعوا أهواءهم فكان أمرهم فُرُطاً!:

ولماذا هنا «الناس» لا «المؤمنون» وهم ناس خصوص دون سائر الناس، وقد ذكر «الناس» في القرآن أكثر بكثير من المؤمنين والمتقين - وحتى المسلمين: الذين هم أعم من المؤمنين - فإنه (٢٤١) مرة وهي كلها خطابات عامة؟

علّه لأن المطلوب منهم فعلاً أقل درجات الإيمان التي تخرجهم - لأقل تقدير - عن كفر النفاق، وأن هذا الإيمان لا يكلّفهم إلّا أن يكونوا من سواد الناس، ولهم ما لسائر الناس من عقل وإدراك، فإذا لم يؤمنوا كما الناس فهم أولاء إذا نسناس فاقدين ما للناس من عقل، ﴿أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاءُ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ ﴾ علم الناس حيث الإيمان هكذا لا يتطلب براعة في العلم والعقل، وإنما يكفيه كونك على مشارف العقل دون أشرافه!

وترى أن الإيمان الصادق القرين بكافة البراهين سفه، ثم الكفر والنفاق اللذان ترفضهما البراهين عقل؟ ما هذه إلّا دعاية غوغائية ضد المؤمنين، لكي لا يرغب في الإيمان من يحبون العقل المتين!

ولماذا هنا ﴿ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ وهناك وهنالك ﴿ لَا يَشْعُرُونَ ﴾؟

علّه لأن الوقوف على حق المؤمنين وعقلهم، وباطل المنافقين وسفههم بحاجة إلى علم زيادة على شعورهم فاقدوه، ولكن التمييز بين الصلاح والفساد، وبين ربح الخداع وضرره يكفيه الشعور، فهم هناك وهنالك ﴿لَا يَتْلَمُونَ﴾ وهم هنا ﴿لَا يَعْلَمُونَ﴾ مدعين كل علم وشعور! ناسبين إلى هداة

فمتى علم السفيه أنه سفيه، وهو بحاجة إلى عقل راجح وعلم رامح؟ ولكنه مقصِّر دون سفهه إذ قصر في عقله فلم يستعمله لما يحقّ حتى خفّ عقله، والله ﴿وَيَنَدُّمُ فِي طُفَيَنِومٌ يَعْمَهُونَ﴾.

﴿ وَإِذَا لَقُواْ الَّذِينَ مَامَنُواْ قَالُواْ ءَامَنَا وَإِذَا خَلَوًا إِلَىٰ شَيَطِينِهِمْ قَالُواْ إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا خَنْ مُسْتَهْزِءُونَ ۞ اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ بَهِمْ وَيَمْلُهُمْ فِى طُغْيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ ۞﴾:

باب سادس من أبواب جحيم المنافقين: ﴿ اَمَنَّا. . . إِنَّمَا يَخُنُ مُسْتَهْزِ مُونَ ﴾ .

فهؤلاء الأوغاد المناكيد ليسوا ليقفوا عند حد ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُوا كُمّا الْمَن النَّاسُ ﴾ الكذب والخداع والسفاهة بالادعاء الجوفاء، بل ويتترّسون بالتآمر في الظلام خفية، خيفة من المؤمنين، ومغبّة جلب الكافرين، ثعالب مكارين لا أسد يسفرون عن وجوههم في الميادين، وهكذا يكون دوما دور الساسة الشياطين!.

إنهم في لقاءاتهم ذوو وجوه، ففي لقائهم المؤمنين ﴿قَالُوا ءَامَنَّا﴾

سورة الأعراف، الآيتان: ٦٦، ٦٧.

ليخدعوهم، وليس إلّا لقاءً عابراً دون خلوة واطمئنان ﴿وَإِذَا خَلَوْا إِلَىٰ شَيَطِينِهِمُ قَالُواۤ﴾ معتذرين إليهم ﴿إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِءُونَ﴾ ليست لقاءنا المؤمنين إلّا استهزاءً وتجسساً دون تحسّس لهم، إلّا عليهم ولكم.

فشياطينهم: رؤوس الضلالة، هم الأصلاء ضد المؤمنين، وهؤلاء الجواسيس وسائطهم، فهم يخلون بهم دوماً - إلّا في لقاءات عابرة مع المؤمنين - فيشاورونهم كيف يلاقون المؤمنين، وكيف يضللونهم وكيف؟.

وهؤلاء الشياطين - على الأكثر - كانوا ولا يزالون هم اليهود، الذين يجدون في المنافقين أداة لتمزيق الصف الإسلامي وتفتيته، وتوهين العقيدة الإسلامية وتبكيتها، طالما أصول المنافقين كذلك منهم ف ﴿شَيَطِينِهِم﴾ يعم كبراءهم المنافقين ورؤوس الكفر والضلالة مشركين وكتابيين: شياطين أصول، وشياطين أذناب عملاء يصدرون عنهم ويردون إليهم.

و ﴿ خَلَوْا إِلَى ﴾ دون "خلوا بهم" تلمح أنهم مراجعهم وملاجئهم، حيث الخلّو به لقاءً منفرد، والخلو إليه اطمئنان والتجاء، فإنهم يشمئزون وحتى من مجرد لقاء المؤمنين وإن كان استهزاء، فيخلون إلى الشياطين، حاملين معهم أسرار المؤمنين.

ثم وقولهم في خلوهم إليهم: ﴿إِنَّا مَمَكُمْ ﴾ تثبيت لكفرهم السابق، رداً للمحة اللقاء إلى الإيمان و﴿إِنَّمَا غَنُ مُسْتَهْزِءُونَ ﴾ نفي صريح لإيمانهم، أن ليس إلّا استهزاءً بالمؤمنين، تأكيداً لهذه المعية الكافرة، وتوطيداً لعلاقة العمالة المنافقة.

والاستهزاء البادي هو من الجهل: ﴿قَالُوۤا أَنَتَخِذُنَا هُزُوَاٌ قَالَ أَعُودُ بِاللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَهِلِينَ﴾ (١) حيث العالم يرشد ما أثّر، ويترك ما لم يؤثر، وأما أن يستهزأ فهذا جهل وسوء خلق.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٦٧.

وهكذا يكون دوماً دور الناكرين للرسالات الإلهية، المعاندين، أن يجابهوها باستهزاء واستخفاف دونما حجة يواجهون بها حج الرسالات: ﴿ وَإِذَا رَأُولُكَ إِن يَنَّخِذُونَكَ إِلَّا هُـرُواً أَهَـٰذَا الَّذِي بَعَكَ اللَّهُ رَسُولًا ﴾ (٢).

والقول: إن ﴿الله يُسَتَهْزِئُ بِهِمْ ﴾ دعاء من الله على المنافقين، هُراءٌ جارف خارف، فمن ذا الذي يدعوه الله عليهم، ويرجو منه أن يستهزأ بهم؟ فإنما الله يُدعى ولا يدعو، إذ لا إله يُدعى إلّا هو!.. فإنما هو إخبار من الله أنه يستهزأ بهم في الأولى والأخرى.

السورة الشورى، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان، الآية: ٤١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>۵) سورة هود، الآية: ٤٠.

ومن استهزائه بهم في الأولى: ﴿وَيَسُدُّهُمْ فِي طُغَيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ﴾: مداً في حياتهم وزهواتهم، زعاماتهم وثرواتهم، فيحسبونهم أنهم كرماء يستحقون هذه التكريمات، فيُمدون بها في طغيانهم يعمهون، كما ﴿وَإِخْوَنَهُمْ يَمُدُّونَهُمْ فِي أَنْهَى نُمِدُّونَهُمْ فِي أَنْهَا نُودُهُمْ بِهِ مِن مَالٍ وَبَنِينٌ ﴿ فَيُ شَارِعُ لَمُمُ فَي الْغَيِّ ثُمَ لَا يُقْصِرُونَ ﴾ (١): ﴿ أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُّهُم بِهِ مِن مَالٍ وَبَنِينٌ ﴿ فَي شَارِعُ لَمُمُ اللهُمُ اللهُمُ إِن اللهُمُ إِن كَنْدِى فَي اللهُمُ إِن كَنْدِى اللهُمُ إِن كَنْدِى اللهُمُ إِن كَنْدِى مَن حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ اللهِ وَأَمْلِى لَهُمُ إِن كَيْدِى مَنِينُ اللهُمُ إِن كَيْدِى مَن حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ اللهِ وَأَمْلِى لَهُمُ إِن كَيْدِى مَنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ اللهِ وَأَمْلِى لَهُمُ إِن كَيْدِى مَن حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ اللهِ وَأَمْلِى لَهُمُ إِن كَيْدِى مَن حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ اللهِ وَأَمْلِى لَهُمُ إِن كَيْدِى اللهُمُ إِن كَنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ اللهِ وَالْمِيلُ لَهُمُ إِن كَنْ عَيْدًى لَهُمْ اللهُمُ اللهُ وَاللهُ اللهُمُ إِن اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُهُمُ مَن حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ اللهُمُ ال

فهم أولاء في طغيانهم يعمهون بين مدّين: إلّهي حيث يمهلهم ويَمدّهم بأموال وبنين، وشيطاني حيث إخوانهم في كفرهم يمدونهم في الغيّ ثم لا يقصرون، وهذان المدّان من مُخلِّفات إصرارهم على الكفر بالله وهُزئهم برسالات الله! «و ما الله يريد ظلماً بالعباد»!

ثم وفرق بين المد والإمداد، أنّ المدّ زيادة في الشيء من نفسه والإمداد زيادته من غيره، والله يمدهم: يزيدهم في طغيانهم بما طغوا وبغوا، أن يتركهم دون إمداد للخير حيث عاندوا الحق وأصروا على الباطل ف ﴿وَيَندُهُمُ فِي طُغْيَنهِمْ يَعْمَهُونَ﴾ (٤) فمجرد تركهم في طغيانهم ومدّهم بأموال وبنين يزيدهم طغياناً وعمهاً.

إنه يمد لهم كأنه يخلّيهم والامتداد في عمههم والجماح في غيّهم، إيجاباً للحجة وانتظاراً للمراجعة بعد وضوح المحجة، تشبيهاً بمن أرخى الطول للفرس، ليتنفس خناقها، ويتسع مجالها.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون، الآيتان: ٥٥، ٥٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآيتان: ١٨٢، ١٨٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ١٨٦.

وترى وماذا ﴿يَعْمَهُونَ﴾؟ إنه عذاب فوق العذاب، وتباب في الحياة أيّ تباب؟ فهو التردد والتحيّر في الضلالة دون أن يعرف الحجة، ولا أين يتوجه في المهجّة، والعَمَه في البصيرة كالعمى في البصر، فمن عمهت بصيرته عميت سيرته، وشملته حيرته، يعيش محتاراً، يتخبط في مشيته ويمشي مكبًا على وجهه.

وما أورع استهزاء الله وأروعه بهواء الهزالى التائهين، حيث يدعهم يتخبطون على غير هدى، في طريق ضلت غايته، وفي النهاية تتلقفهم اليد الجبارة، أخذ عزيز مقتدر، حيث تواثبوا في فخهم بذات أيديهم كالفئران الغافلة عن المقبض المكين!

﴿ أُوْلَتِهِكَ الَّذِينَ اشْتَرَوُا الضَّلَالَةَ بِالْهُدَىٰ فَمَا رَبِحَت يَجْنَرَتُهُمْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ ﴾:

باب سابع من أبواب جحيم المنافقين هو الدرك الأسفل حيث تتشعب عنه الأبواب الستة السابقة «اشتراء الضلالة بالهدى»!

وترى متى كانوا على «الهدى» حتى يشتروا «الضلالة» بها، والتجارة بحاجة إلى رأس مال هو هنا الهدى وهم فاقدوها؟!

كما والعقول من شؤونها الأولية أن تعقل أحكام الفطر، المنبئقة من أعماقها بما فطر الله، ولكن «إنارة العقل مكسوف بطوع الهوى»!

<sup>(</sup>١) سورة الروم، الآية: ٣٠.

ف ﴿ أُولَتِكِ ﴾ «أولئك » المنافقون هم ﴿ الَّذِينَ اشْتَرُوا الضّلالة ﴾ : الدنيا ، والعذاب بشهواتها ولهواتها ﴿ إِلْهُدَىٰ ﴾ : هدى العقول والفطر وهدى الأنبياء ، فالمغفرة والأخرى ﴿ فَمَا رَبِحَت يَجْدَرُتُهُمْ ﴾ فقد خسرت ، حيث التجارة بين ربح وخسران ، وهم خسروا عقولهم وفطرهم وخسروا أنبياءهم ف : ﴿ خَيرُوا أَنفُسَهُمْ فَي إنسانيتهم : ﴿ وَمَنْ خَفَتْ مَوْزِينُهُ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (أَن حَرْبُ الشّيطين مُ فَالْكِينَ خَيرُوا أَنفُسَهُمْ في جَهَنّم خَلِدُونَ ﴾ (أَلا إِن حِرْبُ الشّيطين مُ فَالْكِيرُونَ ﴾ (أَلا إِن حِرْبُ الشّيطين مُ المُحْدوا منذ كانوا حيث انحرفوا عنها مبصرين ، وانجرفوا في ضلالهم عمهين ! ليهتدوا منذ كانوا حيث انحرفوا عنها مبصرين ، وانجرفوا في ضلالهم عمهين ! ولكنهم استبدلوا الغي بالرشاد ، والكفر بالإيمان فخسرت صفقتهم ولم تربح تجارتهم .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٨٦.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ١٧٥.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٧٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٥) سورة المؤمنون، الآية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٦) سورة المجادلة، الآية: ١٩.

﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثُلِ الَّذِى اسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَرَكَهُمْ فِي ظُلْمَاتٍ لَا يُبْصِرُونَ ۞ ثَامَ مُثُمُّ مُثَمٌّ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ۞ :

هذا والمثل الذي يتلوه لا بدّ وأن يمثّل حالات المنافقين المسرودة من ذي قبل جامعة لأصل النفاق.

فكما الذي يستوقد ناراً ليستفيد من نورها ويضر بنارها، ترى لو ذهب نورها وبقيت نارها بحرِّها، فلا يُبصر وقد يحرق هو بما أوقد:

كذلك المنافقون، فنفاقهم نار موقدة ليستضيئوا بنور الإسلام ويحرقوا المؤمنين بنار النفاق ﴿ فَلَمّا آضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ﴾ حيث استفادوا قليلاً، فعمر الدنيا قليل بجنب الآخرة ولو عُمّروها كلها، كيف وهم لا يُعمّرون منها إلا قليلاً ﴿ ذَهَبَ اللهُ بِنُورِهِمْ ﴾ حيث يفضحهم هنا فلا نور به يستضيئون كما يذهب به يوم يقوم الأشهاد، إذ لم يبق من نور إسلامهم ولا ظاهر مدعى ﴿ وَرَرَكُهُمْ فِي ظُلْمَتُ لا يُبْصِرُونَ ﴾ فلم يبق هنا وهناك إلا نار مظلمة بلا نور، فنار الجحيم لا نور فيها، وكذلك نار الفضيحة هنا!

ويا له من مثل يمثّل حقيقة حالهم هنا ومآلهم هناك، إن النفاق نار مظلمة تحرقهم في ظلماتها يوم الدنيا ويوم الدين، وهم ليسوا ليستفيدوا من نورها إلّا ظاهراً ضئيلاً مؤقتاً يوم الدنيا، ثم لا يطول إلّا قليلاً وقد ﴿ ذَهَبَ اللّهُ بِنُورِهِمْ وَزَرَكُهُمْ فِي ظُلْمَتِ لَا يُبْصِرُونَ ﴾:

﴿ وُمُمْ بَكُمُ عُنَى فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ : ﴿ وُمُمْ وهم يسمعون إذ عطلوا آذانهم الإنسانية عن سماع الحق ﴿ بَكُمُ وهم ينطقون إذ عطلوا ألسنتهم عن كلام الحق ﴿ عُمْنَ ﴾ وهم يبصرون إذ غطوا أعينهم عن مشاهدة الحق ﴿ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ إلى الحق : ﴿ فَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَمُمْ أَعَيُنٌ لَا يُبْعِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ اَلْفَافِلُونَ ﴾ إلى الحق : ﴿ فَهُمْ أَضُلُ أَوْلَيْكَ هُمُ الْفَافِلُونَ ﴾ (١).

الأورة الأعراف، الآية: ١٧٩.

ومن لطيف الأمر في تمثيلات القرآن أنها كلها حقائق بعيدة عن التخيلات والأوهام، لحد نراها تقحم في ممثلاتها كما هنا: يبتدىءُ المثل به ﴿ اللَّذِى اَسَتَوْقَدَ نَازًا... ﴾ وهو فرد، ثم ينتهي عند الاستنتاج إلى الممثل نفسه وهو جمع: ﴿ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلْمَنتِ لَا يُبْعِرُونَ ﴾ وليس المثل بالذي يقرب الممثل عن بُعده إلّا إذا كان واقعاً ملموساً كما هنا، دون الأمثال البعيدة عن الواقع التي تبعّد ممثلاتها أكثر وأكثر!.

هذا المثل الأول يمثل جماع حال المنافقين أنفسهم وأما الثاني:

﴿ أَوْ كُصَيِّهِ مِنَ السَّمَآءِ فِيهِ ظُلْمَتُ ثَوَعَدُ وَبَرَقُ يَجْعَلُونَ أَصَهِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِنَ الضَّوَعِينِ حَذَرَ الْمَوْتِ وَاللَّهُ مُحِيطًا بِالْكَلِفِرِينَ ﴿ يَكَادُ الْبَرَقُ يَخْطُفُ أَبْصَلَرُهُمْ كُلُمَا أَضَاءَ لَهُم مَّشُواْ فِيهِ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُواْ وَلَوْ شَآءَ اللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَلَرِهِمْ إِنَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ قَلِيرٌ ﴿ إِنَ اللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَلَرِهِمْ إِنَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ قَلِيرٌ ﴿ إِنَ اللَّهُ لَمْ كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرٌ ﴿ إِنَ اللَّهُ لَا كُلُ شَيْءٍ قَلِيرٌ ﴿ إِنَ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَلْهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَالْعَلَمُ عَلَيْهِمْ قَامُواْ وَلَوْ شَآءَ اللَّهُ لَذَهُبَ فِيسَمْعِهُمْ وَأَبْصَلَوهِمْ إِنِ اللَّهُ لَللَّهُ لَوْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ قَامُواْ وَلَوْ شَآءَ اللَّهُ لَذَهُبَ فِيسَامِهُمْ وَأَبْصَلَوهِمْ إِنِ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ فَالْمُؤْ وَلَوْ شَآءَ اللَّهُ لَذَهُ مِنْ فِي اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ فَامُواْ وَلَوْ شَآءَ اللَّهُ لَوْنَ الْمَاعِمُ فِي اللَّهُ لِي اللَّهُ عَلَيْهِمْ فَالْمُؤْلُونُ وَلَوْلُكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُولُونُ اللَّهُ لَا عَلَيْهُمْ وَالْمُؤْلُونُ الْمُؤْلُونُ وَلَوْلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ لَمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ وَلَوْلَا اللَّهُ لَا مُعْلَىٰ مُنْعِمِمْ وَأَبْصَلَوهُمْ إِلَى اللَّهُ لَلْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْلُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ الْعَلَمْ عَلَيْهُمْ فَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ فَيْ عَلَيْلِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ فَيْعِلَالُولُكُولُونُ الْعَلَالِ عَلَيْلِ عَلَيْكُولُ اللْعَلَامُ عَلَيْهُمْ الْعَلَامُ عَلَيْهُمْ فَلَالِهُ عَلَيْكُمْ اللْعُلْمُ عَلَيْلِكُونَ اللْعَلَامُ عَلَيْكُمْ عَلَى الْعُلْمُ عَلَيْكُمْ الْعَلَامُ عَلَيْكُولُ الْعَلَامُ عَلَالْمُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ عَلَيْكُولُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ عَلَيْكُولُ الْعَلَامُ عَلَيْكُولُونَا الْعَلْمُ لَلْمُعِلَّالِهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ عَلَيْكُولُولُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ عَلَيْكُولُ الْعُلْمُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ عَلَيْكُولُونُ الْعُلْمُ الْعَلَقُ

ف ﴿ أَوْ ﴾ هنا للتقسيم حيث هذا القسم يختلف عن الأوّل تمثيلاً، فإنه مثلهم أنفسهم فيما يفعلون، وهذا مثلهم وجاه صيّب الدعوة السماوية الإسلامية، مثلٌ يبدأ بهذه الدعوة الصارمة: ﴿ أَوْ كَصَيِّبِ . . . ﴾ وينتهي إلى: كيف يعاملونها ويتأثرون بها! ويتطلعون إليها!

و﴿ كَصَيِّبِ مِنَ ٱلسَّمَاءِ﴾ هو غزير المطرحيث يُصبُّ من السماء في ثورة الأمطار طوفانية المصدر، بحرية المورد، حاوية - رغم حياتها المائية - مثلث الإرهاب: ﴿ ظُلُبَتُ وَرَعَدُ وَرَقُ ﴾: ظلمات السحاب والغيوم المتراكبة التي تحول دون ضوء الشمس نهاراً، ودون أنوار نجوم السماء وقمرها ليلاً، ويواكبها ﴿ وَرَعَدُ وَرَقُ ﴾ رعد هو صوت قوي تحدث عن اصطكاك السحاب، وبرق: هو نور يذهب بالأبصار نتيجة الاصطكاك، والصواعق هي نوازل الرعد والبرق: قصف رعد ينقض منها شعلة من نار لطيفة لا تمر بشيء إلا أتت عليه وهي مع قوتها سريعة الخمود!

وهكذا تمثل الرسالة القرآنية أنها "صيب من السماء" مطرٌ غزير تسقي أراضي القلوب لتحييها، نازلة من سماء الوحي الأخير، ساترة على كافة الأنوار، فإنها نور الأنوار، وشمس مضيئة لا قبل لها، وهذه من ظلماتها، وأخرى أنها تظلم على القلوب الخاوية الظالمة الخاسرة: ﴿وَنُنزِلُ مِنَ الْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحُمَّةٌ لِلْمُؤْمِنِينُ وَلَا يَزِيدُ الظّلِمِينَ إِلّا خَسَارًا﴾ (١) ومنها القلوب المقلوبة المنافقة! وثالثة أنها تصاحبها ظلمات العرقلات ممن يقفون لها بالمرصاد، ورابعة أنها هطلت ونزلت في أجواء مظلمة من أضغاث أحلام وخرافات أوهام!

ومن ثم رعدها هو صوتها الجلي العالي، الواصل إلى آذان من لهم آذان، الصارخ فيها صرخة الحق النافذة في الأنفس: ﴿وَقُلُ لَهُمْ فِيَ اَنْفُسِهِمْ قَوْلًا بَلِيهُا ﴾ (٢) فهذه آذان الناس، وأما النسناس: ف ﴿ يَجْعَلُونَ أَسَبِعَهُمْ فَيْ اَنْفُسِهِمْ فَوْلًا بَلِيهُا إِلْكَفِهِنَ ﴾: حيث ﴿ يَحْسَبُونَ كُلُ صَيْحَةٍ عَلَيْمٍ مِن الفَّوْعِقِ حَذَرَ الْمُوتِ وَاللهُ نُجِيطًا بِالكَفِهِينَ ﴾: حيث ﴿ يَحْسَبُونَ كُلُ صَيْحَةٍ عَلَيْمٍ مِن الفَّوْتِ وَاللهُ نُجِعلون أصابعهم في آذانهم من صيحة الحق وصرخته حذر الموت، وهي التي تحييهم، وهذه الحيطة الإلهية حيطة عذاب بعلم محيط وقدرة محيطة، فرغم نفاقهم العارم ليس الله بغافل عما يعملون: ﴿ بَلِ مَحيط وقدرة محيطة، فرغم نفاقهم العارم ليس الله بغافل عما يعملون: ﴿ بَلِ اللّهِ يَكُذِيبِ ﴿ إِلَى وَلَا يَهِم عَيْطًا ﴿ إِلَى اللّه يحيط بهم علم وقدرة ، وللمؤمنين حيطة رحمة عن علم وقدرة : ﴿ أَلاّ يَنْمُ بِكُلِّ شَيْءٍ يُحِيطُ ﴾ مهما اختلفت الحيطة نقمة ورحمة ، فإنها من مصدر علم وقدرة!

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>۲) سورة النساء، الآية: ٦٣.

<sup>(</sup>٣) سورة المنافقون، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٤) سورة البروج، الآية: ١٩، ٢٠.

ومن ثمّ برقها: نورها الشامل كالشمس في رايعة النهار، النافذ إلى الأعماق حيث نور البرق تختلف عن سائر النور، ولأن أبصارهم كليلة وأنفسهم عليلة ويكادُ البرق أبضَرَهُم هذا البرق المنير، الهادي لكل بصير في الظلمات يكاد يخطف أبصارهم: يأخذها بسرعة حسداً منهم وخوفا وكلم أضاء لهم : إضاءة في ظل إسلامهم الظاهر، وإفادة من ميزاته في حال أو مال أو منال ومشؤا فيه منتفعين كأنهم من المسلمين وواذا أظلم عنيم ببلايا أو رزايا للمسلمين، في حروب دامية فنقص من الأموال والأنفس والثمرات - وقاموا : وقفوا عن كل حراك، وتنتوا عن العراك فراراً دون قرار، زحفاً عن معتركات الحروب.

فالإسلام مطر غزير دائم، إلّا أن فيه ظلمات العقبات في حروب ومعاركات سجال: غالبين أحياناً فبرق، ومغلوبين أخرى، فظلمات كما فيه نور الخيرات وكلها خيرات!

هؤلاء المنافقون هكذا يعاملون مطر الإسلام الغزير بظلماته ورعده وبرقه فبرقه لهم خاطف الأبصار. ورعد الصاعقة منه صامة الأسماع، أترى هذه أبصار وأسماع الإنسان!

وإذ لا ينتفعون بها ﴿وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَنْرِهِمَّ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (١) ولكنه يبقيها لدوامة الحجة عليهم.

وإنه مشهد عجيب رهيب، حافل بالحركة الثورة، مشيج باضطراب، فيه أضواء وأصداء، وفيه ظلمات وعماء.

فهناك ظلمات طامة عامة كانت شاملة للعالم أجمع قبل بزوغ الإسلام، وفي هذه الظلمات المتراكمة هطلت غزيرة أمطار وحي القرآن ﴿ كَصَيِّبٍ مِّنَ

<sup>(</sup>١) راجع الجزء: ٢٩ ص ٥ - ١٠ كلام في القدرة.

السَّمَايَ للسقي أراضي القلوب الواعية، فمن خلال هذه الظلمات أرعد القرآن وأبرق فتجاوبا في صاعقة نورانية روحانية، وتتفتح الآذان الصاغية، وتتصدع بها القلوب الواعية وتتصدى لها، وهي القلوب المؤمنة.

ولكنما المنافقين ﴿ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِّنَ الْقَوَعِقِ حَذَرَ الْتَوْتِ... يَكَادُ الْبَرَقُ يَخْطُفُ أَبْصَارُهُمْ إِذْ لا يريدون إبصاره ولا يحبون قراره ف ﴿ كُلُمَا أَضَاءَ لَهُم ﴾ إضاءة خاصة للمتاجرين بالدين، المتظاهرين بالإسلام مغبّة الانتفاع ﴿ مَّشَوْا فِيهِ ﴾ مستفيدين، كما في حالات الصلح أو الحرب الإسلامية الغالبة، وفي سائر الميّزات الإسلامية - «و» أما ﴿ وَإِذَا أَظَلَمَ عَلَيْمٍ ﴾ في حرب مغلوبة، أو فضيحة لهم بما يعرّفهم الله «قاموا» وقفة عن كلّ حراك اللهم إلا ضد الدعوة!

فهذا الصيّب البرق الصاعقة للمؤمنين به ضوء دائب، ونور واصب، في الصلح والحرب، غالبين ومغلوبين، في الأفراح والأتراح، ولكنه بالنسبة للمنافقين ضوء أحياني وظلمة أخرى، حسب مختلف الحالات ﴿كُلُمَا أَضَاءَ لَهُم... وَإِذَا أَظُلَمَ عَلَيْمٍ ﴾!

حيث الإضاءة، والإظلام هي فقط بالنسبة لهم، فإنه للمؤمنين إضاءة على طول الخط وفي كافة الأحوال.

مشهد حسي واقعي يمثّل حالة نفسية عن المنافقين كأنها محسوسة، تجسيماً لأحوال هذه النفوس البئيسة في كافة حالاتها وتصرفاتها ومواجهاتها للصيّب الهاطل القرآني، الراعد البارق الصاعق!: ﴿ يَكَادُ الْبَرْقُ يَغْطَنُ أَبْصَرُهُمْ اللّهُ عَنْ مَنْ قوة إيماضه وشدة التماعه: ﴿ يَكَادُ سَنَا بَرُقِدِ يَذْهَبُ بِٱلْأَبْصَدِ ﴾ (١).

هنا يتم استعراض الصور الثلاث: المتقين – الكافرين – المنافقين – ومن ثمّ خطاب عام للناس أجمعين لكي يصبحوا من المتقين.

سورة النور، الآية: ٤٣.

﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴿ اللَّهِي الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآءً فَأَخْرَجَ بِهِ، مِنَ الشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ فَكَلَّ جَعَمُلُوا لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ۞ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِنَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَثُوا بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ، وَأَدْعُوا شُهَدَآءَكُم مِن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ صَلِدِقِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَمُوا وَلَن تَفْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ ٱلَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَلَلْحِجَارَةً أُعِذَتْ لِلْكَنِفِرِينَ ﴿ وَبَشِيرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ أَنَّ لَمُهُمْ جَنَّنتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَائُرُ كُلِّمَا رُزِقُوا مِنْهَا مِن ثُمَرَةٍ يَزْقُاْ قَالُواْ هَنذَا ٱلَّذِى رُزِقْنَا مِن قَبْلُ وَأَتُواْ بِدِهِ مُتَشَنِّهِمَا ۚ وَلَهُمْ فِيهَاۤ أَزْوَجُ مُطَهَّكَرَةً ۗ وَهُمْ فِيهِا خَلِدُونَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسْتَخِيءَ أَن يَضْرِبَ مَشَكًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَأْ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَيُعْلَمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِهِمُّ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَآ أَرَادَ ٱللَّهُ بِهَنذَا مَثَلًا يُضِلُّ بِهِـ كَثِيرًا وَيَهْدِى بِهِ، كَثِيرًا وَمَا يُضِلُ بِهِ ۚ إِلَّا ٱلْفَسِقِينَ ﴿ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَقِدِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِدِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴿ كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِأَللَّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَتَا فَأَخِيَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحِييكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ رُجَعُونَ ﴿ مُو الَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى اَلْسَكُمَآءِ فَسَوَّىٰهُنَّ سَبْعَ سَمَنَوْتِ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ۗ ۗ ۗ السَّكَمَآءِ فَسَوَّىٰهُ تبتدئ هذه الآيات بدعوة الناس لعبودية الله، مبرهنة لها بمثلث الأصول الدينية: التوحيد - النبوة - المعاد، فلولا الاعتناق بها فلا مجال لعبادة الله، إلّا تقليدياً دون برهان كما في بداية الإسلام والاستسلام، ولكنما الله يريد منا هنا الإيمان المكين مزوداً ببراهين:

﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴿ ﴾:

﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ ﴾ ولماذا «الناس» وهي أعم شمولاً من ﴿ مَن يَقُولُ ءَامَنَا. . . وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ و﴿ كَمَا ءَامَنَ النَّاسُ ﴾ وإلى ﴿ النَّارَ ٱلَّتِي وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ ﴾ حـيـث تشمل مثلث المؤمنين والمنافقين والكافرين؟ :

أقول: لأن دعوة القرآن شاملة للناس أجمعين إلّا القصّر والمجانين مهما اختص واقع التأثير بالمتقين كما مضى في آية المتقين، فإن رسل الله يبلغون رسالات الله ﴿عُذَرًا أَوَ نُذَرًا﴾(١).

فالناس في القرآن (٢٤١) مرة وهي أكثر بكثير من المسلمين والمؤمنين والمتقين وحتى من بني آدم، حيث الأخير أعمّ من الناس إذ يشمل القُصَّر والمجانين، والأول تختص بمن يتقبَّل الدعوة وإن كان إقراراً باللسان:

و ﴿ يَآ أَيُّا﴾ نداء تنبيه، استجاشة للضمير الإنساني إلفاتاً إلى ما يصلح الناس حيطة على كونهم ناساً خارجين عن نسناس.

ثم ونداء البعيد هنا «يا» لبعدهم عن حضرة الربوبية قبل أن يعبدوه!

﴿ النَّاسُ ﴾ هنا وفي سواها لا يخص الموجودين زمن الخطاب، فإن دعوة القرآن لا تختصهم، حيث القرآن دعوة خالدة فلتشمل كل من يصح دعوته، فما استجدّ من قرون مستقبلة وإلى يوم الدين مشمولة لهذه الدعوة،

سورة المرسلات، الآية: ٦.

مهما لم تشملهم زمن النزول حيث لم يكونوا، كما لم تشمل القصر والمجانين إذ لم يؤهلوا لها.

فخطابات القرآن هي حقيقية، فما وجدت لها مخاطبين شملتهم، وليست فعلية زمنية، بل على نحو القضايا الحقيقية الشاملة مواردها في أوقاتها.

وهل الكفار مأمورون بالعبادة وهم ملحدون في الله أو مشركون، وعبادة الله فرع الاعتراف بالله وتوحيده؟

أقول: نعم - إذ لهم أن يصدقوا به فيعبدوه، إذا فهم يؤخذون بالفروع كما الأصول: ﴿وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ لَى الْذِينَ لَا يُؤَوُّنَ الزَّكَوْةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ لِللَّهِ الْأَسْدِكِينَ لَى الْذِينَ لَا يُؤَوُّنَ الزَّكَاةَ بين أصلي التوحيد كَفِرُونَ لِللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الأصول. والمعاد، لا سيما وهنا الأمر بالعبادة قرين التوجيه إلى مثلث الأصول. ﴿الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا...وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا زَلَّنَ ... كَيْفَ وَالَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا...وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا زَلَّنَ ... كَيْفَ تَكُفُّونَ بِاللهِ اللهُ القصر المستضعفين الذين لا يجدون حيلة ولا يهتدون سبيلاً فأولئك عسى الله أن يعفو عنهم... "خارجين عن الويل المحتوم إلى رجاء العفو.

﴿ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ ﴾: اعبدوه لأنه ربكم - لا فحسب بل ولأنه ﴿ الَّذِي خَلَقَكُمْ ﴾: الرب الخالق لكم - لا فحسب أنتم بل ﴿ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ فهو خالق كل شيء ورب كل شيء - فاعبدوه ﴿ لَمَلَّكُمْ مَ تَتَّقُونَ ﴾ كما ﴿ الَّذِي خَلَقَكُمْ مَ . . . لَمَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة فصلت، الآيتان: ٦، ٧.

 <sup>(</sup>٢) فـ ﴿ لَمُلَّكُمُ تَنَّقُونَ ﴾ لا تخص الترجي بحصول التقوى من العبادة، بل ومن الخلق،
 اعبدوا... لعلكم تتقون – خلقكم لعلكم تتقون، واللفظ يحتملها فهما معا مقصودان وكمال تدل عليه الآيات المسرودة في المتن.

﴿اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ ... لَمَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ حيث العبادة والتقوى غاية المخلق: ﴿وَمَا خَلَقَتُ لَلِمِنَ اللَّهِ لِيَعْبُدُونِ ﴾ (١) فلأنه رب خالق فاعبدوه: ﴿وَالْحَمُ اللّهُ رَبُكُمُ لَا إِلَهَ إِلّا مُوَّ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ ﴾ (٢) واتقوه: ﴿وَاتَقُوا الّذِى خَلَقَكُمْ وَالْجِلَةَ الْأَوْلِينَ ﴾ (٣) ولكنما التقوى لا تحصل إلّا بعبادته كمما أمر: ﴿اعْبُدُوا رَبَّكُمُ ... لَمَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ كما ﴿خَلَقَكُمْ ... لَمَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ كما ﴿خَلَقَكُمْ ... لَمَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ كما أمر: ﴿اعْبُدُوا رَبَّكُمُ ... لَمَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ كما ﴿خَلَقَكُمْ ... لَمَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ كما أهبرا فقل خلقكم ورباكم أنتم والذين من قبلكم لتعبدوه فتتقوه! حيث تختلفان سبباً ومسبباً! كما ﴿كُيبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُيبَ عَلَى الَذِينَ مِن قبلكم لَتُعِدُونَ ﴾ (٤) وأنه وسبباً ومسبباً! كما ﴿كُيبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُيبَ عَلَى الَذِينَ مِن قبلكم لَتُعَدِي اللّهِ الْمِينَامُ كُمَا كُيبَ عَلَى اللّهِ اللّهِ فَيَالَعُمْ الْعَبِيمُ الْمَلِيمُ مَا كُيبَ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ مَا كُيبَ عَلَى اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا تُعْفُونَ ﴾ (١٤) .

ولأن مطلق العبادة لا تنتج التقوى وإنما العبادة المطلقة الخالصة هي التي تنتجها، فلا تترتب التقوى على مطلق العبادة، لذلك: ﴿اعْبُدُوا رَبَّكُمُ . . . لَمَلَكُمْ تَتَّقُونَ﴾.

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء، الآية: ١٨٤.

<sup>(3)</sup> تفسير البرهان 1: 7٦ - القمي قال علي بن الحسين عليه في قوله تعالى: ﴿يَثَأَيُّهَا النَّاسُ﴾ يعني سائر المكلفين من ولد آدم - اعبدوا ربكم - أطيعوا ربكم من حيث أمركم أن تعتقدوا أن لا إله إلّا الله وحده لا شريك له ولا شبيه له ولا مثل له، عدل لا يجور، جواد لا يبخل، حليم لا يعجل، حكيم لا يعجل، وأن محمداً عبده ورسوله... ثم قال: اعبدوا الذي خلقكم من نطفة من ماء مهين، فجعله في قرار مكين إلى قدر معلوم... والذين من قبلكم من سائر أصناف الناس «لعلكم تتقون - قال عليه على المنافقة عن الناس «لعلكم تتقون - قال عليه على المنافقة عن الناس «لعلكم تتقون - قال عليه على المنافقة عن الناس «لعلكم تتقون - قال عليه على المنافقة عن الناس «لعلكم تتقون - قال عليه على المنافقة عن الناس «لعلكم تتقون - قال عليه على المنافقة عن الناس «لعلكم تتقون - قال عليه على المنافقة عن الناس «لعلكم تتقون - قال عليه على المنافقة عن الناس «لعلكم تتقون - قال عليه على المنافقة عن الناس «لعلكم تتقون - قال عليه على المنافقة عن الناس «لعلكم تتقون - قال عليه على المنافقة عن الناس «لعلكم تتقون - قال على المنافقة عن الناس «لعلكم تتقون - قال عليه على المنافقة عن الناس «لعلكم تتقون - قال عليه على المنافقة عن الناس «لعلكم تتقون - قال عليه على المنافقة عن الناس «لعلكم تتقون - قال عليه على المنافقة عن الناس «لعلكم تتقون - قال عليه على المنافقة عن الناس «لعلكم تتقون - قال عليه على المنافقة عن الناس «لعلكم تتقون - قال عليه على المنافقة عن الناس «لعلكم تتقون - قال عليه على المنافقة عن المنافقة عن المنافقة عن المنافقة عن الناس المنافقة عن المنافقة ع

أحدهما: وخلق الذين من قبلكم لعلكم كلكم تتقون – أي لتتقوا كما قال الله: ﴿وَمَا خَلَقْتُ ٱلِّجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾ [الذاريات: ٥٦] –.

والوجه الآخر: اعبدوا الذي خلقكم والذين من قبلكم لعلكم تتقون – أي: اعبدوا لعلكم تتقون النار، ولعل من الله واجب لأنه أكرم من أن يعني عبده إلى منفعة ويطمعه في فضله ثم يخيبه الأقول: يعني رجاءه في موقعه بلا خيبة لا أن التقوى حاصلة بالعبادة على أية حال.

 <sup>(</sup>٥) نجد التقوى في كثير من الآيات جعلت نتيجة التقوى رجاءً أم واقعاً.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآية: ١٨٣.

فرجاء اتقاء المحاظير في حظيرة العبودية واقعة على أية حال، وواقع الاتقاء في حق العبودية لحضرة الربوبية لا محالة كائن.

فلأن العبادة المعنية هنا من الناس ليست هي المطلقة الخاصة بالمتقين، لذلك لا مجال لها إلّا رجاء التقوى، وحتى بالنسبة لحق العبادة المنتجة لحق التقوى، هنا كذلك مجال لتقوى أعلى، فقد تكون الرجاء لأصل التقوى كما للبدائيين في عبادة الله، وأخرى هي لدرجاتها صاعدة إلى أعلى فأعلى كما للمتوسطين والرعيل الأعلى.

فكما العبادة درجات كذلك التقوى الناتجة عنها درجات: طبقاً عن طبق في مختلف الإطارات، كلما ازدادت العبادة زادت التقوى، وكلما زادت التقوى ازدادت العبادة.

وأساس التقوى هو الوقاية عن نسيان ذكر الله، الذي هو أُسّ البلايا كلّها: «فإن قال قائل فلم يعبدوه»? – وهو ليس بحاجة أن يعبدوه – «قيل: لئلا يكونوا ناسين لذكره ولا تاركين لأدبه، ولا لاهين عن أمره ونهيه، إذا كان فيه صلاحهم وقوامهم فلو تُركوا بغير تعبد لطال عليهم الأمد فقست قلوبهم» (۱) و «ليست العبادة كثرة الصلاة والصوم، إنما العبادة التفكر في أمر الله عَمَى الله عبادة إلّا بتفقّه» (٤).

لذلك نرى الآية تبرهن لزوم العبادة بسناد الخلق مبدئياً والتقوى نهائياً، ومن ثم الآيات الآفاقية بعد الأنفسية:

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ١: ٣٩ عن عيون أخبار الرضا عَلِينَا فيما ذكره الفضل بن شاذان من العلل عن الرضا عَلِينَا .

 <sup>(</sup>٢) نور الثقلين ١: ٤٠ عن أصول الكافي عن الإمام الرضا ﷺ.

<sup>(</sup>٣) المصدر عن الإمام الصادق علي (٣)

<sup>(</sup>٤) المصدر عن الإمام على بن الحسين عليه الله .

﴿ اَلَذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَآءَ بِنَآءُ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجَ بِهِـ مِنَ الثَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُمُ فَكَلَا تَجْعَـلُواْ بِقَهِ أَنـدَادًا وَأَنتُمُ تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾:

واجهة الخطاب هنا المشركون، المقرّون بالله، المشركون في عبادة الله، يذكّرهم بما يفرض عليهم توحيد العبادة لله إذ ﴿ عَمَلَ لَكُمُ الأَرْضَ فِرَشَا﴾ وَ... فهل من شركائكم من يفعل من ذلكم من شيء ﴿ فَكَلا بَعْعَلُوا لِلّهِ أَندَادًا ﴾ في العبادة ﴿ وَأَنتُم تَمَلَمُونَ ﴾ أن لا أنداد له في الألوهية، كما وتناظرها آياتها الأخرى: ﴿ أَمَن خَلَق السّكنونِ وَالأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِن السّمَاءِ مَن السّمَاءِ مَن السّمَاءِ مَن اللّهُ مَعَ اللّهُ بَلُ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ فَى الْمَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِللَهَا أَنْهَدُرُ وَحَعَلَ لَمَا اللّهُ مَعَ اللّهُ بَلُ مُعْمَ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ فَى اللّهُ مَعَ اللّهُ مَعَ اللّهُ مَن اللهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللّ

فالأرض الفراش في امتهادها، والسماء البناء بارتفاعها، النازل منها الماء، المخرج من الأرض ثمرات، هذه وتلك التي هي من نعم الله وحده تفرض أن تكون العبادة أيضاً لله وحده دون أنداد: أمثال ونظراء في العبادة، فإنه ضلال مبين: ﴿ تَاللَّهِ إِن كُنَّا لَغِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ اللَّهِ عَلَيْكُم مِرَبِّ الْعَادِة، فإنه ضلال مبين: ﴿ تَاللَّهِ إِن كُنَّا لَغِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ (٢).

و﴿...جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشَا﴾: ﴿وَالْأَرْضَ فَرَشَنَهَا فَيَعْمَ الْمَنْهِدُونَ﴾<sup>(٣)</sup>

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الآيات: ٥٨ – ٦٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء، الآيتان: ٩٨، ٩٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الذاريات، الآية: ٤٨.

تلمحان إلى أنها ما كانت فراشاً حين خُلقت، وإنما فُرشت مهداً ومهاداً لساكنيها راحة الحياة دون تصعّب وشماس، فكما الأنعام فراش: ﴿وَمِنَ الْأَنْعَلَمِ حَمُولَةٌ وَفَرُشَا ﴾ (١) كذلك الأرض على حركاتها جعلها الله ذِلاً بعد شماس، وحمولة فرش بعد ارتكاس، «ملائمة لطباعكم، موافقة لأجسامكم» (٢).

كما وإن ﴿لَكُمُ ﴾ تصريحة: أن فراش الأرض هو لصالح حياتكم عليها، وترى أن «كم» هم نحن الأنسال من آدم الأخير، المخلوق أخيراً بعد ملايين السنين من فراش الأرض، أم والأنسال السابقة من أناسي سابقين، الذين خلقوا منذ فراش الأرض، كما تدل عليه آيات الخلافة وأقوات الأرض؟ (٣).

علّه الأوّل، لا اختصاصاً بنا، وإنما تكريماً لنا على من سبقنا، أم هو الثاني جمعاً بين المكلفين، وإن كانوا حال الخطاب منقرضين، ولكنما الماضين متى يشملهم مستقبل الخطاب؟ اللهم إلّا إذا خوطبوا من قبل كما هنا وأنّى لنا بإثباته! ويا لفراش الأرض من نعمة عظيمة لا ندركها لأننا ساكنوها منذ كنّا، حيث يتطلّب موافقات عدّة بين عناصر عدة تُعدُّ الأرض بها فراشاً لها، فلو فقد أو قلّ أو زاد عنصر واحد من هذه العناصر في ترابها أو مائها أو هوائها لاستحالت أو صعبت الحياة عليها، سبحان الخلاق العظيم!..

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ١: ٤١ عن عيون الأخبار، ابن بابويه بسنده عن الحسن بن علي العسكري عليها مسلسلاً عن آبائه الكرام عن علي بن الحسين عليه في الآية: . . . ولم يجعلها شديدة الحمّا والحرارة فتحرقكم ولا شديدة البرد فتجمدكم ولا شديدة طيب الربح فتصدع هاماتكم ولا شديدة النتن فتعطبكم، ولا شديدة اللين كالماء فتغرقكم ولا شديدة الصلابة فتمتنع عليكم في دوركم وأبنيتكم وقبور موتاكم ولكنه عَلَى جعل فيها من المتانة ما تتفعون به لدوركم وقبور من منافعكم فلذلك جعل الأرض فراشاً لكم . . . ».

 <sup>(</sup>٣) يأتي البحث عن آيات الخلافة هنا وآيات الأموات في فصلت.

كذلك السماء حيث جعلها الله بناء ولم تكن بناء، فنور الأرض وأمطارها وكثيرة أخرى من بركاتها هي من بناء السماء: ﴿وَبَنَتِنَا فَوَقَكُمْ سَبّعًا شِدَادًا ﴿ وَجَعَلَنَا سِرَاجًا وَهَاجًا ﴿ وَالْزَلْنَا مِنَ الْمُعْسِرَتِ مَلَهُ جَمَّابًا ﴾ وَلَمْنَجُ اللهُ عَلَيْهَ اللهُ عَلَيْهَ اللهُ عَلَيْهَ اللهُ عَلَيْهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهَ اللهُ عَلَيْهَ اللهُ عَلَيْهًا ﴿ وَالْمَنْعِ اللهُ عَلَيْهَ اللهُ عَلَيْهًا هَا السماء: ﴿ وَالْزَلُ اللهُ عليها من ماء السماء ﴿ وَالْزَلُ اللهُ عَلَيْهَا فَى اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ا

فأرضنا الشموس العطشى كانت تتطلّب لمهادها لنا ماء : ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَا مُا مِقَدِرٍ فَأَسْكَنَهُ فِي الْأَرْضِ وَلِنَا عَلَى ذَهَابِ بِهِ لَقَدِرُونَ ﴾ (٦) ولو أن مياه الأرض أو بعضها كانت من نفسها لم يكن هنا موقع للتهديد بذهاب مياه السماء فإنما حياة الأرض منوطة بمياه السماء : ﴿ وَمَا أَزَلَ اللهُ مِنَ السَّمَآءِ مِن مَا فَحَيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ (٧) فسبحان من أمسكها بعد مَوْجان

سورة النبأ، الآيات: ١٢ – ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النازعات، الآيات: ٢٧ - ٣٣.

 <sup>(</sup>٣) راجع الجزء الثلاثين إلى تفسير هذه الآيات في بناء السماء ص ٢٥ – ٢٨ وص ٨٦ – ٨٨
 وكما نبحث عنها مفصلاً في الآيات من «فصلت» عن خلق الدخان السماوي وجعلها سبعاً.

<sup>(</sup>٤) سورة النمل، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٥) سورة النبأ، الآيات: ١٤ - ١٦.

<sup>(</sup>٦) سورة المؤمنون، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة، الآية: ١٦٤.

<sup>(</sup>A) راجع العنوان ص ٢٩ - ٣٢ حول مياه المعصرات.

مياهها، وأجمدها بعد رطوبة أكنافها، فجعلها لخلقه مهاداً، وبسطها لهم فراشاً فوق بحر لجّي راكد لا يجري، وقائم لا يسري، تُكر كِره الرياح العواصف، وتمخضه الغمام الذوارف، إن في ذلك لعبرة لمن يخشى (١).

﴿ فَ لَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمُ تَعَلَمُونَ ﴾ أن هذه النعم هي من إله واحد دون أنداد!: أمثال ونظائر أو أضداد.

وكما التوحيد له درجات، كذلك اتخاذ الشركاء الأنداد دركات: فالند قد يُعبد من دون الله، أو يُعبد مع الله، أم لا هذا ولا ذاك وإنما يخضع له كما يخضع لله ركوعاً أم سجوداً أم ماذا؟ واستغاثة واستغانة به من دون الله، أو بعد الله أم ماذا؟ أو اعتقاد تأثير له من دون الله أو مع الله أو بعد الله أم ماذا؟ فحتى الرثاء شرك بالله، فجعل الأنداد لله محرم أو كفر أو شرك أو إلحاد بالله، صاعدة إلى اتخاذها آلهة من دون الله، ونازلة إلى الرثاء وبينهما متوسطات!: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكَنَّهُمْ بِاللهِ إِلّا وَهُم مُشْرِكُنَ ﴿ \* حيث الشرك كدبيب النمل! ففي الحديث أن رجلاً قال لرسول الله على ما شاء الله وشت قال: أجعلتني لله نذاً؟! وقد قالت اليهود له على دينك خير دين لولا أن أمتك مشركون! قال في وكيف؟ قالوا: حيث يقولون: لو شاء وشاء محمد، فغضب فقال لهم: لا تقولوا هكذا، قولوا: لو شاء الله فشاء محمد محمد، فغضب فقال لهم: لا تقولوا هكذا، قولوا: لو شاء الله فشاء محمد تفريعاً لمشيئته على مشيئة الله، لا قرناً لها إياها!

﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ، وَادْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ اللّهِ إِن كُنتُمْ صَلِدِقِينَ ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَالتَّقُواْ النَّارَ اللّهِ وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِذَت لِلْكَفِرِينَ ﴿ فَا ﴾ :

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف، الآية: ١٠٦.

... تحدِّ بالقرآن - أنه وحي السماء - الناس أجمعين في الطول التاريخي والعرض الجغرافي، جزماً بعدم إمكان الإتيان بمثل القرآن ولا بسورة من مثله: القرآن: ﴿وَلَن تَفْعَلُوا﴾!.

وتحدِّ بمن أنزل عليه ﴿ مِنْ مِثْلِهِ ، كَابِنا، تحديان يتمازجان، فيضربان في أعماق تاريخ الرسالات وكتابات الأرض والسماء: ﴿ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ ، ثَلُ القرآن من كتب الوحي في أنها وحي مهما اختلفت مراتبها وكذلك فيمن أنزل عليه: رجالات الوحي ﴿ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ ، ثَالُهُ عِبدنا الذي لم يدرس فأصبح مدرساً للعالمين، أو وحتى مثله في البشرية وإن كان عالماً نحريراً! فقرآن محمد ومحمد القرآن معجزتان متلازمتان فائقتان سائر المعجزات لسائر رجالات الوحي خالدتان ما طلعت الشمس وغربت!.

## «التحدي بالقرآن»:

نجد آيات التحدي بالقرآن في مثلث التحديات:

١ - بالقرآن كله: ﴿ قُل لَهِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنْسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَاذَا الْقُرْوَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ. وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ (١) وهذا أشمل التحديات حيث يشمل الجنّة والناس أجمعين متظاهرين متظافرين أيّا كانوا وأيّان، والقرآن كما هو صادق على كله كذلك على آية منه ويينهما عوان!.

٢ - بعشر سور مشله: ﴿أَمْ يَقُولُونَ أَفَتَرَنَةٌ قُلْ فَأَتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ يَشْلِهِ مُفْتَرَيْتُ قُلْ فَأَتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ يَشْلِهِ مُفْتَرَيْتِ وَأَدْعُواْ مَنِ اسْتَطَعْتُم مِن دُونِ ٱللّهِ إِن كُنتُمْ صَدَدِقِينَ ﴿ إِنَ اللّهِ عَلَمْ اللّهِ وَأَن لاّ إِلَهُ إِلَا هُوَ فَهَلُ أَنتُ مُسْلِمُونَ ﴿ إِلَهُ إِلّا هُو فَهَلُ أَنتُ مُسْلِمُونَ ﴿ إِلَهُ إِلّا هُو فَهَلُ أَنتُ مُسْلِمُونَ ﴿ إِلَهُ إِلّا هُو فَهَلُ أَنتُ مُسْلِمُونَ ﴿ إِلَّهُ إِلّا هُو فَهَلُ أَنتُ مُسْلِمُونَ ﴿ إِلَهُ إِلَهُ إِلّا هُو فَهَلُ أَنتُ مُ مُسْلِمُونَ ﴿ إِلَهُ إِلَهُ إِلَّا هُو أَنْ اللّهِ وَأَن لاّ إِلّهُ إِلَّا هُو فَهَلُ أَنتُ مُ نُسْلِمُونَ ﴿ إِلَهُ إِلَهُ اللّهِ وَاللّهُ إِلَى اللّهُ إِلَى اللّهُ إِلّهُ اللّهُ إِلَا هُو أَنْ اللّهُ إِلَهُ إِلَهُ اللّهُ إِلَى اللّهُ إِلَا هُو أَنْ اللّهُ إِلَا هُولًا اللّهُ إِلَهُ إِلَى اللّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ اللّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ أَنْ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ أَنْ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلَهُ إِلّهُ إِلَهُ إِلَا هُولًا إِلَا اللّهُ إِلَى اللّهُ إِلّهُ إِلَى اللّهُ إِلَا هُولًا إِلَهُ إِلَهُ إِلْهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلَا اللّهُ إِلَا اللّهُ إِلْمُ أَنْ إِلَهُ إِلّهُ إِلَا أَنْ إِلّهُ إِلّهُ إِلْهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلَهُ إِلَيْهُ إِلّهُ إِلْهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلْهُ إِلّهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلّهُ أَلْهُ إِلَّهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَٰ إِلّهُ إِلَّهُ إِلَهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلّهُ إِلَهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلَا أَنْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ أَلْهُ إِلَهُ إِلْهُ إِلّهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَٰ إِلَا أَنْهُ إِلَا أَنْهُ إِلَا أَنْهُ إِلّهُ إِلَّا أَنْهُ إِلّهُ أَلْهُ أَنْهُ أَلْهُ إِلَا أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْمُ أَلِهُ إِلَا أَلْهُ إِلَا أَنْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ إِلَا أَلْهُ إِلَّا أُلْهُ أَلْهُ أَلْمُ أَلُولُونَ إِلْهُ أَلّهُ أَلّهُ أَلْمُ أَلْمُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلَ

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٨٨.

<sup>(</sup>۲) سورة هود، الآيتان: ۱۳، ۱۴.

٣ - بسورة من مثله - كما هنا - وهو أقوى التحديات من حيث القرآن من أنزل عليه، فالقرآن: ﴿يِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ،﴾، وإن كانت كالكوثر - لا فقط بعشر أو به كله - ومن أنزل عليه وإن كان من كان إذا كان مثله(١): أمّياً لم تسبق له أية دراسة أو كتابة أو قراءة: ﴿وَمَا كُنتَ نَتْلُواْ مِن قَبْلِهِ، مِن كِنَكِ وَلَا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذَا لَا تَكَوْتُهُم عَلَيْكُمُ مَا تَكُوتُهُم عَلَيْكُمُ مَا تَكُونُهُمُ عَلَيْكُمُ مَا يَكُونُهُمْ عَلَيْكُمُ مَا تَكُونُهُمْ عَلَيْكُمُ مَا يَكُونُهُمْ عَلَيْكُمُ مَا تَكُونُهُمْ عَلَيْكُمْ مَا تَكُونُهُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ مَا تَكُونُهُمْ عَلَيْكُمْ مَا يَكُونُهُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْلُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُونُهُ وَلَيْلُونُهُ وَلَا لَوْ شَاءَ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْلُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْلُهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِيكُمُ عَلِيكُمُ

وكما في تفسير البرهان نقلاً عن تفسير الإمام العسكري عن الإمام الباقر على الآية قوله: ﴿ فَأَتُوا ﴾: يا معشر قريش واليهود! يا معشر النواصب المنتحلين بالإسلام الذين هم منه برآه! ويا معشر العرب الفصحاء البلغاء ذوي الألسن ﴿ بِسُورَةِ مِن مِشْلِهِ ﴾ [البقرة: ٢٣] من مثل محمد مثل رجل منكم لا يقرأ ولا يكتب ولم يدرس كتاباً ولا اختلف إلى عالم ولا تعلم من أحد وأنتم تعرفونه في أسفاره وحضوره - بقي كذلك أربعين سنة ثم أوتي جوامع العلم حتى علم الأولين والآخرين - فإن كنتم في ريب في هذه الآيات فأتوا من مثل هذا الرجل بمثل هذا الكلام ليتبين أنه كاذب كما تزعمون، لأن كل ما كان من عند غير الله فسيوجد له نظير في سائر خلق الله، وإن كنتم معاشر قراء الكتب من اليهود والنصارى في شك مما جاءكم به محمد محمد من شرائعه . فأتوا بسورة من مثله - يعني: من مثل القرآن من التوراة والإنجيل والزبور وصحف إبراهيم . . فإنكم لا تجدون في سائر كتب الله تعالى سورة كسورة من هذا القرآن.

وفيه عن الإمام علي بن الحسين مثله وزيادة هي: ﴿ فَأَنُّوا بِسُورَةِ مِن مِتْلِهِ ﴾ [البقرة: ٢٣] من مثل محمد - أي: لم يختلف إلى أصحاب كتب قط ولا تلمذ لأحد ولا تعلم منه وهو من قد عرفتموه في حضره وسفره ولا يفارقكم قط إلى بلد، ليس معه جماعة منكم يراعون أحواله، ويعرفون أخباره، جاءكم بهذا الكتاب المشتمل على هذه العجائب، فإن كان متقوّلاً كما تزعمون وأنتم الفصحاء والبلغاء والشعراء والأدباء الذين لا نظير لكم في سائر الأديان ومن سائر الأمم، فإن كان كاذباً فاللغة لغتكم وجنسه جنسكم وطبعه طبعكم وسيتفق لجماعتكم أو لبعضكم معارضة كلامه هذا بأفضل منه ومثله، لأن ما كان من قبل البشر لا عن الله فلا يجوز ألا يكون في البشر من يمكن من مثله فأتوا بذلك لتعرفوه وسائر النظار إليكم في أحوالكم انه مبطل كاذب على الله تعالى...

<sup>(</sup>١) الضمير الغائب في «مثله» يرجع إلى «عبدنا» كما هو راجع إلى «ما نزلنا» وهما معاً مقصودان حيث تتحملها الآية لفظاً ومغزى.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت، الآية: ٤٨.

٤ - ثم وحتى بآية فإنها قرآن ويشمله التحدي الأول وإن لم ترد في خصوصها آية، حيث الآية في القرآن تعني الآية الإلهية: الدالة على كونها إلهية المصدر والصياغة، بنفسها، وكما الآيات تعبير عن المعجزات فالقرآن آية إلهية بمجموعه - بعشر سور - بسورة - بكل آية آية: ﴿ يَلْكَ ءَايَنَتُ اللّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ وَإِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ (٤).

ومهما كانت هذه الآيات درجات بالنسبة للمستدلين بها .

ولكنها كلها مصبوغة بصبغة واحدة، مساغة بصيغة واحدة فصاحة وبلاغة وحتى في موسيقى التعبير فضلاً عن محتوياتها.

فالقرآن آية إلهية جملة وتفصيلاً - بآية أو سورة أو عشر سور أم كله، مهما اختلفت القابليات في الحصول على هذه أو تلك بمختلف العقول في مختلف الحقول!.

سورة يونس، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ٢٥٢.

ومن ثم فحتى لو درس محمد فله في المدارس كلها واكتسب العلوم كلها لا يقدر أن يأتي بمثل هذا القرآن ولو بسورة من مثله أو آية! كيف ولم تسبق له سابقة دراسة أو تلاوة ثم أتى بالقرآن العظيم الذي يعجز دون سورة منه العالمون، ولقد كان المجال أمامهم مفتوحاً، واهتمامهم الشديد بمعارضة القرآن وإبطال حجته مفسوحاً، وحتى الآن لم يأتوا ولن يأتوا ولا بسورة من مثله – أفلا يدل كل ذلك على تحليق القرآن على أجواء الفصاحة والبلاغة تعبيراً، وعلى أجواء العقول في كافة الحقول، وعلى أجواء مختلف العلوم معبراً عنه، طوال أربعة عشر قرناً، وحيداً في ميادين السباق، بل لا سباق إذ لا رفاق!

أفلا يدل كل﴿فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ ﴾ ذلك أنه نازل بعلم الله؟ ﴿فَإِلَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمُ فَأَعْلَمُواْ أَنْمَا آأُنزِلَ بِعِلْمِ اللهِ﴾ (١).

# ﴿مِن مِثْلِدِ، ﴿ فِي دراسة موسعة:

﴿ مِنْ مِتْلِهِ ، فيما يُعنى من الضمير ﴿ عَبْدِنَا ﴾ ابتدائية نشوية: فأتوا بسورة من مثل عبدنا الأمي ثم قايسوا بها سورة من القرآن، لتعرفوا البون الشاسع بينهما، فليكن نازلاً بعلم الله، وحتى إذا استويا، إذ لا مساواة ولا مساماة بين وحي الأرض ووحي السماء!.

أو «من مثل عبدنا» في كونه عبداً وإن كان من عباقرة العلم - وهو أمي! - فأتوا بسورة من أي جن أو إنسان أو نبيّ أو أيّاً كان، ثم قايسوا بها سورة من القرآن الذي جاء به هذا الأمي، لتعرفوا - كذلك - البون بيّناً (٢) فليكن نازلاً بعلم الله.

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٢) هنا يجمع بين المماثلة في الأمية، والمماثلة في كونه عبداً، وحتى نبياً حيث تحملهما الآية.

وفيما يعني من ضميره ﴿وَمَا أَنَرْلْنَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾ ف (من التحمل الجنسية كما تتحمل النشوية الابتدائية: فأتوا بسورة من مثل القرآن: من كتابات الوحي أيّاً كان، سورة مأخوذة منها وهي مثل القرآن في الوحي، أو سورة هي جنس القرآن كذلك: ﴿قُلُ فَأَتُوا بِكِنَبِ مِنْ عِندِ اللّهِ هُو أَهْدَىٰ مِنْهُمَا أَنَيْعَهُ إِن كُنتُ صَدِقِينَ ﴾ (١): أهدى من التوراة والقرآن اللذين تنكرونهما، فإذ لم يأتوا بكتاب إلهي هو أهدى من هذين - كأنهما غير إلهيين -! دل ذلك بيقين أنهما من وحي الله، فوحي الأرض أياً كان هو أدنى من وحي السماء دنو الأرض من السماء وأدنى: ﴿فَإِن لَر يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعَلُمْ أَنَّما يَشِعُونَ كُنهُمَا مَن وحي السماء وأدنى: ﴿فَإِن لَر يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعَلُمْ أَنَّما يَشِعُونَ كُنهُمَا مَن وحي السماء وأدنى: ﴿فَإِن لَرَ يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعَلُمْ أَنَّما يَشِعُونَ كُنهُمْ أَنَّما يَشْعُونَ كُنهُمْ أَنَّهَا يَشْعُونَ كُنْ هُونَ كُنهُمْ أَنَّهَا يَشْعُونَ كُنهُمْ أَنَّهَا مَنْ وَحِي الله عَنْ اللَّهُمْ أَنَّهَا يَشْعُونَ كُنهُمْ أَنَّهَا مَنْ وَحِي اللهِ اللَّهُ عَنْ يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعَلُمْ أَنَّهَا يَشْعُونَ كُنْ هُونُ اللَّهُ مِن هُمُونَ اللَّهُمُ اللَّهُمُ أَنَّهَا يَشْعُونَ كُنهُمْ أَنَّهَا يَشْعُونَ كُنْ هُمْ أَنْهُمُ أَنَّهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمُ أَلْهُمْ أَنْهُمُ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمُ أَنَّهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمُ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنَّهُمْ أَنْهُمُ أَنَّهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنَّهُمْ أَنْهُمُ أَنَّهُمْ أَنْهُمُ أَنَّهُمْ أَنْهُمُ أَنَّهُمْ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمْ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنُهُمُ أَنُهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُ

فهل أتى أحد من أهل الكتاب بسورة من أي كتاب يقايسها بسورة من القرآن، والمجال فاسح؟ كلّا حيث الحاصل من هذا القياس – على أبعد تقدير – مماثلتها سورة من القرآن، أو رجاحة القرآن كما هو حق التقدير، وكيف بالإمكان مماثلة كلام العبد كلام الله أو رجحانه عليه؟ فليكن نازلاً بعلم الله.

ترى ومن الذي يشهد هكذا؟ إنه كلام الله نفسه! بل وكافة الشهداء من دون الله: ﴿وَادْعُواْ شُهَدَاءَكُمْ مِن دُونِ اللّهِ إِن كُنتُر صَلِقِينَ﴾: أنه ليس من كلام الله! ليشهدوا في كافة مجالات القياس بقرآن محمد أو محمد القرآن، أنهما نازلان من عند الله: شاهداً هو كتاب الله، ومشهوداً له هو رسول الله، إذاً فهما معا معجزة بارعة إلهية ما لها من فواق!.

فهنا يصل التحدي إلى الغاية أن يطلب من ناكري وحي القرآن أن يدعوا شهداءهم – كلهم – من دون الله، أن يأتوا بسورة من مثل القرآن، أو بسورة

<sup>(</sup>١) سورة القصص، الآية: ٤٩.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص، الآية: ٥٠.

من مثل محمد كسورة من القرآن، أن يأتوا ويشهدوا لكم، ولكن ﴿لَمْ تَفْعَلُواْ وَلَنْ مَثْلُواْ فَاللَّهُ وَلَمْ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ

فكما ﴿ اللهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكُ أَنزَلَهُ بِعِلْمِةِ مَا كَذَلَكُ اللهُ الله الله عليهم أن يشهدوا عند القياس، أو - ولأقل تقدير - أن يسكنوا عن الشهادة ضد وحي القرآن، إذ ليس لهم أيّ برهان إلّا عجزهم عن الإتيان بمثله!.

﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا ﴾ كما لم يفعلوا ﴿ وَلَن تَفْعَلُوا ﴾ كما يستحيل أن يفعلوا في مثلث الزمان، ومن أي فاعل أو محاول كان ﴿ فَأَتَقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَلَلْحَارَةً ﴾ : الناس النسناس الذين هم كذلك حجارة، إذ غربت عقولهم وتخبطت أحلامهم فصمدوا على نكران القرآن، وحجته باهرة كالشمس في رايعة النهار!

فكيف بالإمكان أن يدّعي محمد على وهو أعقل العقلاء حقاً وعندهم – أن ﴿وَلَن تَفْعَلُوا ﴾ وهو ليس على يقين من وحي القرآن؟ – ليفضح نفسه ويهدم أساس دعوته لأحيان عاجلة أم آجلة لو أتوا بمثله أو فوقه! ولكنه يعلن في هذه الإذاعة القرآنية ﴿وَلَن تَفْعَلُوا ﴾: محال أن تفعلوا – لا فقط سوف لا تفعلون – حيث «لن» لمحة أو صراحة لاستحالة مدخولها عقلياً أم واقعياً، ومن اللائح أن الإتيان بمثل القرآن محال فيهما حتى وإن كان من سائر كتابات السماء!.

وعند العبجز ﴿فَأَتَّقُوا النَّارَ ٱلَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِذَتْ لِلْكَفِرْنِ ﴾ فحيث تجعلون أنفسكم هنا وقوداً لنار الجحود والنكران لتحرقوا به وحي

سورة النساء، الآية: ١٦٦.

القرآن فهناك سوف تصبحون مع الحجارة وقوداً للنار التي أضرمتموها من ذي قبل فسل فسل في أنتَّم وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّم أَنتُم لَهَا وَرِدُونَ مِن دُونِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّم أَنتُم لَهَا وَرِدُونَ هِن له دراية وذوق بأساليب الكلام، وتصورات البشر عن الكون، وكل ما للبشر من مناهج ونظريات، لا يخالجه شك أن ما جاء به القرآن في هذه المجالات يختلف تماماً عما للإنسان ونظرائه، كما يختلف الله عن مخلوقاته، فكلام الله إله الكلام كما عِلْمه إله العلم فإنه نازل بعلم الله!

فالقرآن بذاته ﴿لَا رَبُّ فِيهُ هُدُى لِلْمُنَّقِينَ﴾ (٢) ولكن: إذا لم تكن للمرء عين صحيحة فلا غرو أن يرتاب والصبح مسفر! ﴿وَإِن كُنتُمْ فِي رَبٍّ﴾: شك كأنه مسنود إلى دليل، ولا يملك أي دليل، بل الأدلة الذاتية من القرآن نفسه تؤكد أنه نازل بعلم الله. ﴿ وَفَأْتُوا بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ مَن مَثْلِهِ مَن الخالق في شيء ﴿ وَإِن لَمْ تَفْعَلُوا وَلَن تَفْعَلُوا ﴾ إذ لا مثيل له وحتى لسورة منه من كتابات السماء، ولا مثيل لمن أنزل إليه أن يأتي مثيل له وحتى لسورة منه من كتابات السماء، ولا مثيل لمن أنزل إليه أن يأتي بمثله، ﴿ وَاللَّهُ النَّارَ . . . ﴾! و ﴿ مِنَّا زَلُنا عَلَى عَبْدِنَا ﴾ تلمح أن العبودية هي الظرف الصالح لنزول الوحي، لا سواها من طرق بشرية، وما أجمله تعبيراً ﴿ عَبْدِنَا ﴾ في مثلث المعنى من «عبد» – «نا» وحروفه الثلاثة عند أهل المعرفة «فالعين علمه بالله تعالى والباء بونه عما سوى الله، والدال دنوه من الله بلا كيف ولا حجاب (٣).

﴿ فَأَتُوا ﴾ إن كنتم كتابيين فمن كتب السماء، وإن كنتم مشركين ناكرين لها ﴿ فَأَتُوا بِسُورَةٍ ﴾ كسورة منه «من مثل عبدنا» في أميته أم أو في بشريته، أو

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ٩٨.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٣) مصباح الشريعة عن الإمام الصادق عليه .

كونه خلقاً أياً كان ﴿إِن كُنتُمْ صَلِاقِينَ﴾: في ريبكم: فإنه شك مسنود إلى دليل وليس لكم أيُّ دليل!

هنا يتحدى ﴿ يِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ ﴾ وأخرى ﴿ بِسُورَةٍ مِثْلِهِ ﴾ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَنَّةُ قُلُ فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِثْلِهِ وَأَدْعُوا مَنِ ٱسْتَطَعْتُه مِن دُونِ ٱللّهِ إِن كُنُتُم صَلِيقِينَ ﴾ ومماثلة سورة من غير القرآن لسورة من القرآن مماثلة للقرآن كله ، والتحدي قائم في مثلث: سورة – عشر سور – القرآن كله ، أدناه سورة أو آية ، وأعلاه كله ، وبينهما متوسطات ذكر منها عشر سور .

وترى ما هي «سورة» ليقف التحدي عندها، أم ماذا؟

أقول: إنها لغوياً فعلة من «سور»: سور المدينة وحائطها، الذي يفصلها عن غيرها، فالسورة من القرآن آيات محدودة مفصولة عن محدودات أخرى، ويماذا؟

طبعاً بالبسملات في بداياتها كآية منها – إلّا البراءة – وفي نهاياتها كآية مما يليها كالبيها كالبيها كالبيها كالبيها كالبيها كالبيها كالسور، وفي بدايتها بما تواتر أن ﴿بَرَآءَةٌ مِنَ ٱللهِ...﴾(١).

أولى آياتها، فالبسملة بصورة عامة - إلّا التي في النمل - سورٌ بدءَ ختم للسّور كلها، إضافة إلى المعروف المتواتر القاطع من بداياتها ونهاياتها.

وقد تدل «سورة» و«عشر سور» وأضرابها (٢) أن القرآن كما هو الآن رتب سوراً زمن الوحي، مهما نزل في قسم منه سوراً وفي آخر آيات، فلو لم يكن مرتباً حينذاك سوراً لم يشمل التحدي القرآن كله.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ١.

 <sup>(</sup>۲) مجموع ما ذكر فيه «سورة» في القرآن تسعة مواضع: هنا و٩: ٦٤ و٨٦ و١٢٨ و١٢٧ - ١٠:
 ٣٨ – ٢٤: ١ - ٤٧: ٢٠ – ١١: ٣١ – وعامة الدلالة فيها أن القرآن أنزل سوراً، إلا طوائف من آياته.

أو أنه يلمح إلى ترتيب سابق للعهد المكي، وترتيب يلحقه في العهد المدني، فيما لم تنزل سوراً، ومهما يكن من شيء فلا ريب أن جمع القرآن وترتيبه لم يكن إلا بالوحي كما أن تنزيله بالوحي: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَمُ وَقُرُّالَهُ ﴾ (١) (٢) دون تدخّل لأحد في تأليفه سوراً وآيات إلا كما أمر الرسول وائتمر فألفه كما أُمِر.

فسورة من القرآن وإن كانت أقله كالكوثر، تتحدى الجن والإنس في الدهر كله، لا ردحاً من الزمن وجماعة خاصة، فالتحدي يعم الزمن وأهله: ﴿ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ (٣) أن يأتوا بمثله بشريّاً أم إلهيّاً، فإن الله لم يكلّم أنبياءه في سائر كتابات الوحي كما كلّم محمداً في القرآن، رمزاً لخلوده، وهيمنة له على وحي الأرض والسماء كله، وسبقة له في كافة ميادين السباق، بل ولا سباق معه فيها إذ لا رفاق!.

فإنه ليس عبارات يحاولون محاكاتها، بل هو كسائر ما يبدعه الله من آيات معجزات – وأعلى منها كلها – يعجز المخلوق من صياغته وصنعه، فهو أمر من الله كما الروح من أمره، لا يدرك الخلق سره مهما أدركوا من معناه.

إنه آية إلهية يدل بنفسه على نفسه دون شهود آخرين: ﴿ لَكِنِ اللّهُ يَشَهَدُ بِمَا أَزَلَ إِلَيْكُ أَنْزَلَهُ بِعِلْمِةً وَالْمَلَتَهِكَةُ يَشَهَدُونَ وَكَفَى بِاللّهِ شَهِيدًا ﴾ (٤) فلل إِنَا أَزَلَ إِلَيْكُ أَنزَلَهُ بِعِلْمِةً وَالْمَلَتَهِكَةُ يَشَهَدُونَ وَكَفَى بِاللّهِ شَهِيدًا ﴾ (٤) فلل تعني شهادة الله بما أنزل إلّا شهادة كلام الله أنه منه دون سواه حيث: ﴿ أَنزَلَهُ بِعِلْمِيّّةٍ ﴾ : فمعالم علم الله فيه باهرة: علماً في كافة الحقول أدناها صياغة

<sup>(</sup>١) سورة القيامة، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٢) راجع إلى تفسير الآية في سورة القيامة ج ٢٩: ٢٨٠ – ٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ٨٨.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ١٦٦.

الألفاظ فصاحة وبلاغة، وأعلاها العلوم الإلهية التي لن تدرك إلّا بالوحي وينهما متوسطات.

فالبشر الذي يعرف كلام البشر بوسمته ووصمته، يعرف الوسمة الإلهية دون أية وصمة في القرآن، لحد لا يستطيع وحيدها في الكلام أن يعبر عنه إلّا أنه «يؤثر»: يبقى مدى الدهر دون معارضة، وإن افترى عليه: «أنه سحر» تناقضاً فاضحاً واضحاً (١).

# القرآن يتحدى في كافة الحقول:

1 - فصاحة العبارة وبلاغة التعبير وهي أبسط تحدياته وأسهل معجزاته مع القمة العليا في صياغته ونظامه وتركيبه وانسجامه، أما لو صرفت الأنظار من مبانيه إلى أسراره ومعانيه، «فهنالك تنقطع الإشارات وتُحيا العبر وتموت العبارات، حيث تحار دونها العقول والنفوس، وتخضع الرقاب وتُطأطأ الرؤوس، فإنها هبّة الملكوت، وهيبة الجبروت، هناك الفزّة والهزّة، والعظمة والعزة، والنفائس والبزّة.

لقد كانت بلدة القرآن أملك البلاد لأساطين الفصحاء البلغاء، وزمنه أبهج الأزمنة بمهرة الكلام، وقد شق عليهم ظهور القمة المتفوقة في الفصاحة والبلاغة غاية الشقوة حتى تخاوصوا بحماليق الحنق إليه، واعترفوا بعجزهم في أولى خطوة وأقصرها اعجازاً وهي قشرها فضلاً عن لبها، فعاد لبيدهم بنكرانه بليداً، وبليدهم بإيمانه لبيداً، وشيبتهم وليداً، وقائمهم حصيداً، وعالمهم أبا جهل، وسهيلهم على السهل، وعتبتهم أعتاهم، وبولهبهم أخمدهم وأخزاهم، وعبد شمسهم آفل، ونابغتهم خامل، وحيّ أخطبهم ميّتاً،

<sup>(</sup>۱) راجع تفسير الآية ج ۲۹ ص ۲٤٦ – ۲۵۰.

وهشامهم مخزوماً، ومخزومهم مهشوماً، وسراتهم أسارى، وكبّارهم من الصَغار صِغاراً، قد وسموا جباههم بنار العار والعيار ورسموا على محاسنهم وسم السوء بالذل والصغار، وجعلت كلماته في أعناقهم أغلالاً فظلوا لها خاضعين، وطاشت ألبابهم فقالوا: إن هذا إلّا سحر مبين (١).

تحداهم القرآن فيما يعرفون من جانب اللفظ دون جناب المعنى، به كله فعجزوا ثم بعشر سور فعجزوا، ثم بسورة فكذلك الأمر، فضلاً عما تحداهم في سائر الحقول، ولكنهم التجأوا إلى مفاوضة الحقوف عن معارضة الحروف، وعقلوا الألسنة والعقول، ورضوا بكلم الجراح عن الكلم الفصاح»(۲).

فمعجزة القرآن في سائر الحقول يفوقها تفوّق المعنى على اللفظ، والعقول على الأجسام، فما اللفظ إلّا أداة للتعبير، وهو فيها أيضاً بالغ قمة الإعجاز فضلاً عما سواها.

كما وإنَّ معجزة الفصاحة والبلاغة قد تخص أهليها، وفي خصوص العربية، والقرآن يتحدى العالمين دون خصوص العرب العرباء الفصحاء البلغاء، فالتحدي شاملٌ كافة الحقول المتسابقة ألفاظاً ومعاني وحقائق.

فرغم ما تجد في كلام غير الله - أياً كان-: القمم والسفوح - التوافق والتعثّر - القوة والضعف - التحليق والهبوط - الرفرفة والثقلة - الإشراق والانطفاء، وأمثالها من سمات الاختلاف والتغير والنقصان والملل والكلل، لا تجد شيئاً من ذلك في القرآن، وفيه من صريح الحق، والبعد عن الكذب والخيال، ما يناحر مظاهر الفصاحة والبلاغة المرسومة!

<sup>(</sup>۱) قسم من هذه العبارات ملتقطات من كتاب الدين والإسلام للإمام محمد حسين آل كاشف الغطاء.

<sup>(</sup>٢) . . . . نفس المصدر السابق.

فالفصاحة ركنها في وصف خيالات بعيدة عن الواقع تجاوب الآمال الشاسعة، والقرآن كله حق وبيان الواقع! ومع ذلك فإنه في أعلى قمم الفصاحة!

ومن عواملها الكذب، فأي شاعر تركه إلى الصدق نزل شعره كما نزل شعر لبيد بن ربيعة وحسان بن ثابت لما أسلما، والقرآن كله صدق! وفصاحة الكلام – ولا سيما الطويل المتجول في مختلف الحقول – لا تتفق إلّا في بعض دون بعض، والقرآن كله في قمة الفصاحة!

ومن طبيعة الكلام مهما كان فصيحاً أنه يبلى على التكرار والترداد، والقرآن لا يُبلى على ترداده، بل يزهر ويبهر أكثر وأكثر.

ومنها وحتى في الأشعار مختصة ببعض المجالات دون أخرى، والقرآن زاهر في كافة المجالات!

ومن نضارة الكلام وطراوته أن ينحو منحى الزهوات والشهوات والوعود الفارغة، والقرآن مقتصر على إيجاب عبادات، وتحريم حرمات والحث على ترك مشتهيات، وأسر أهواء، وسلب حريات، وهو مع ذلك في أرفع قمم الفصاحة والنضارة.

فالتعبير القرآني من ناحية الأداء وطرائقه الفنية وحتى في موسيقاه، إنه طريق عاقم غير مسلوك، حتى ولأنبياء الله، فكيف بسائر الناس مهما بلغوا مبالغ الأدب في التعبير، فهي طريقة خاصة بالقرآن نفسه، لا تضاهيها وحتى سائر كتابات السماء، فإن الله ما أراد في سائر كلامه ما أراده في القرآن من صيغة معجزة خالدة ولكي تتم حجته فيه، ويطم ربوبية العبارة والتعبير على مرّ الدهور.

فمن ذا الذي يجرؤ على محاولة أو خيالها واحتيالها لمعارضة القرآن، وحتى في هذه الناحية التعبيرية، اللهم إلّا من سامح عن عقله، وغره غروره وفضح نفسه كمسيلمة الكذاب حيث عارض سورة الفيل: بتقوّله الخواء الخيلاء: «الفيل ما الفيل وما أدراك ما الفيل له ذنب وبيل وخرطوم طويل» كما ويخاطب سجاح النبية: «فنولجه فيكن إيلاجاً ونخرجه منكن إخراجاً» وثالثهما طائش من حزب الثالوث معارضاً سورة الحمد: «الحمد للرحمن. رب الأكوان. الملك الديان. لك العبادة وبك المستعان. اهدنا صراط الإيمان» وأمثالها من تقولات وقفت لحدها دون تكرار، حيث لم تجلب إلا الفضاحة والاختجاج! بديل الفصاحة أو الاختلاج.

وإن لأسلوب القرآن ميزته الإلهية الخاصة تمتاز آياته عن غيرها في أي كلام، وحتى أفصح من نطق بالضاد النبي محمد الله وصنوه علي الله ويثه ويزهو كالشمس في رايعة النهار.

وما تصدى لمعارضته لفظياً - منذ نزوله حتى الآن - إلّا مأفون الرأي مايق العقل وإن تعجب فعجب من خطيب مصقع وفارس لا يقمع، لما تصدى للقرآن أفحم وتبلد، وأبكم وتلدّد.

فهذا مسيلمة وسجاح وأضرابهم من الأولين والمتنبي والمعري وأمثالهم من الآخرين، كل بزعمه أتى بآيات تضحك منها الثكلاء وتبكي حروف الهجاء.

فيا من فجرّوا اليوم من العربية جداول وأنهاراً، وجلوا من خرائدها ثيبات وأبكاراً، وأجروا المحيط بأقرب الموارد من قاموس لغاتها، وجاؤوا بالوسيط والبسيط في مجمع البحرين من حريري مقاماتها، تعالوا تعالوا بمن يساندكم متسابقين فأتوا بسورة من مثله وادعوا من استطعتم من دون الله إن كنتم صادقين.

القرآن في أقل تحدياته يتحدى بسورة وآية تشملها فيما تشمل ﴿أَن يَأْتُواْ

بِمِثْلِ هَٰذَا الْقُرْءَانِ ﴾ (١) ولكنهم قد يتحدون بآية: ﴿ وَقِبَلَ يَتَأْرَضُ ابْلَعِي مَآءَكِ وَيَنَسَمَلَهُ أَقْلِمِي وَغِيضَ الْمَآهُ وَقُفِي الْأَمْرُ وَالسَّوَتُ عَلَى الْبُودِيُّ وَقِيلَ بُعْدًا لِلْقَوْمِ الظَّلِلِمِينَ ﴾ (٢) وليست هي عديمة النظائر أو قليلتها، حيث الآيات كلها آيات تعني أنها دلالات ربانية في ألفاظها ومعانيها، فضع نظراك أنّى شئت من بيناته، وسرِّح فكرك في أية آية من محكماته، تجدها شقيقة لتلك ﴿ كِنَبًا بُنُونَ فَشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الّذِينَ يَغْشَوْنَ رَبَّهُمْ مُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى فَرْكِ اللّهَ ﴾ (٣)!

يا من يخلد بخلده معارضة القرآن مهما كدحت وسعيت وأتعبت نفسك وأعييت فقد تقحّمت يا خراشة على منيع سور، وتهجمت يا فراشة على بركان نور فما أجرأك يا هذه على أن تخترق! وما أحراك إذا أن تحترق، وأنى لك التسنّم أو التنسَّم لشستِّي صعود تلك المزالق! (٤).

آية من القرآن إن كانت في رسالة كانت عينها، أم في خطبة كانت وجهها وزينها، أم في قصيدة فقلادة جيدها، مهما كانت حافتها كلام النبي، أو حافتها كلامٌ نبيّ!

وجملة من جمله إن أفردتها بهرت، وإن ضممتها في عقدها أعجزت وقهرت فهي على كمال إلفها بأخواتها، وارتباطها بلداتها، تامة بنفسها، قائمة بذاتها، فهاك نصف الآية ﴿قُلْ مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِتَبَ الَّذِي جَآءَ بِهِ مُوسَىٰ نُورًا وَهُدَى لِلنَّاسِ تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبَدُّونَهَا وَتُخْفُونَ كَثِيرًا وَعُلِّمْتُم مَّا لَرَ تَعَلَّمُوا أَنتُم وَلاَ عَالَمُ أَوْلاً اللهُ عَلَيْهُ وَلاَ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) سورة هود، الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٤) مما صنفناه وملتقطات من الإمام كاشف الغطاء.

 <sup>(</sup>٥) سورة الأنعام، الآية: ٩١.

فهي برمتها كبعض آية جملة مستقلة، ثم قل – يلعبون – مستقلة، وبلا «يلعبون» ودون «في خوضهم» ودون «ثم ذرهم» كلها مستقلة، استقلالات خمس في آية! إن ضممتها إلى أخواتها سطعت وإن أفردتها لذاتها برعت وشعّت! متجلية ببهجة القدرة، متحلية بخالص العزة، تجمع السلاسة إلى الرصانة، والسلامة إلى المتانة، ولا تحسبنها آية أو آيات عدة، فإنها كلها أو جلّها لو فتحت النظر وأجليت البصر، ففيها من خمس وما زاد، إلى عشر ويزيد، فخذ عشراً من «حم. تنزيل الكتاب، ١ – من الله، ٢ – العزيز، ٣ – الحكيم، ٤ – غافر الذنب، ٥ – وقابل التوب، ٦ – شديد العقاب، ٧ – ذي الطول، ٨ – لا إله إلّا هو، ٩ – إليه المصير، ١٠ –»! تصلح كل واحدة عنواناً لخطبة، ومداراً للبحث كراساً ذا الطّول بقصر أم طُول!

ثم ترى القرآن في أعلى قمم الفصاحة والبلاغة لا في حقل واحد، رغم أحوال البلغاء المختلفة غير المولفة، فامرؤ القيس بليغ إذا ركب، والنابغة إذا رهب، والأعشى إذا طرب، وزهيراً إذا رغب! والقرآن بليغ حيثما كان!.

أيها المدعي معارضة الفصاحة القرآنية أو بلاغته، الذين عارضوا القرآن وهم يعيشون وحيه كانوا أسعد منك في البلاغة، وأروى في العربية زنداً وأكثر مراساً وأقوى أمراساً فإنهم أصلها الأصيل، ثم هم أشد على القرآن عداوة وأعمق نكاية، إذ حادهم وتحداهم، عاب آلهتهم وسفّه أحلامهم، ونكس أعلامهم، وكسر أصنامهم، وفعل بهم الأفاعيل وجاءهم بالأهاويل، وهم على ما هم لما سمعوه طاشت ألبابهم وتقطعت أسبابهم ومزقوا معلقاتهم، وافتضح من عارضه لحد أنكرها وحمّلها على غيره.

#### ٢ - عدم الاختلاف فيه:

﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَو كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ ٱخْدِلَىفًا كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ ٱخْدِلَىفًا كَانَ مِنْ عِندِ عَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ ٱخْدِلَىفًا كَانَ مِنْ عِندِ عَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ ٱخْدِلَىفًا كَانَ مِنْ عِندِ عَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ ٱخْدِلْمَانًا

فالتدبر في مجموعة هو جعل بعضه دَبر بعض بُغية إنتاج معاني جمعية وجامعة إضافة إلى مفردات، فالتدبر في القرآن حقه باستنطاق بعضه ببعض وتدليل بعضه على بعض يسفر عن كمال التلاؤم الوثام بين آياته البينات دون أيّ اختلاف، لا في آياته مع بعض، ولا فيه مع الواقع، ولا متطلبات الفطرة والحياة، ولا في ألفاظه فصاحة وبلاغة ووزناً، فأبواب الاختلاف السبعة الجهنمية مغلقة على القرآن! حيث التعبير فيه منقطع النظير لا يتفاوت فصاحة وبلاغة ووزناً ولا معنى، رغم تفاوت الحالات في نزوله نجوماً سوراً وبلاغة ووزناً ولا معنى، رغم تفاوت الحالات في نزوله نجوماً سوراً وآيات، في العهد المكي المغلوب المضايق والعهد المدني الغالب المضايق، في الحرب وفي الصلح، وفي متضادة الحالات نرى آياته البينات في تناسق مطلق شامل كامل، في كافة المجالات التي جالت فيها، وكافة الحقول التي قالت كلمتها فيها.

فظاهرة عدم الاختلاف، والثبات، هي الطابع الإلهية لكلامه المجيد، الذي لا يوجد في أي كلام من أي متكلم، حيث الخلق أيّاً كان متحول متكامل دون أي ثبات أو وقفة، نازلاً وصاعداً أم ماذا، فحالة التغير باستمرار، لزام الكائنات غير الإلهية مهما كانت في قمم الكمال كأنبياء الله!

فالاختلاف المستمر الدائم من حال إلى حال، من باطل إلى صحيح وإلى أصح من مستوى إلى مستوى، ولا سيّما في ردح طائل من الزمن، هذا الاختلاف هو لزام الكائن غير الإلهي أياً كان، حيث لا يحيطون بكل شيء

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٨٢.

علماً، وهو بكل شيء محيط، فترى من عباقرة الفكر في مختلف الحقول العلمية من يؤلفون كتباً علمية طوال زمن، فيها اختلافات حسب الحالات والبيئات التي يعيشونها، والتجربيات والتفكيرات المتواصلة التي يعملونها، ثم وأخيراً وبعد كافة التدقيقات تجدها وفيها اختلافات أو اختلاقات! ولكنما القرآن النازل طوال ثلاث وعشرين سنة في تضاد الحالات وتناقضاتها لا تجد فيه أيَّ اختلاف ﴿وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ الْخَلَافَ حَيْدًا لَهُ العلم ينتج الاختلاف الكثير، وليس في القرآن أي اختلاف، من كثير ولا قليل.

لا اختلافاً في فصاحة العبارة وبلاغة التعبير، فإن آية منسقة على نسق واحد لا اختلاف فيه ولا اختلال، ولا فيما يحمله من معانٍ في مختلف الحقول، مما تراه واضحاً عند ما تتدبر أعمال أديب أو مفكر أو فنان أو سياسي أو اقتصادي أو اخلاقي أو اجتماعي أو عسكري أو أيّاً كان.

ولكنما القرآن مع ما يحمل من منهج التنظيم للنشاط الإنساني فرادى ومجتمعات، بشتى الملابسات التي تطرأ في الحياة، ومنهج التقويم للإدراك البشري ومنهج التنسيق بين الإنسان جملة وتفصيلاً في جميع أجياله ومستوياته وأحواله وبين هذا الكون الذي يعيش فيه، ثم بين دنياه وأخراه وثم وثم . . . تجد فيها كلها تلاؤماً ووثاماً تاماً دون أيّ اختلاف.

فما من مذهب بشري أو نظرية إلّا وهو يحمل الطابع المتفاوت، جزئية النظرية والرؤية، والتأثر الوقتي بالمشاكل الوقتية، وعدم الحيطة بالتناقضات التي تؤدي إلى الاصطدام بين مكوناتها، وإلى مئات المئات من التضادات الناشئة من طبيعة الكائن المحدود غير الإلهي ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِن الْهِلِمِ إِلّا فَيَلِكُ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٨٥.

إن القرآن منهج حياة، متوفرة فيه نواميس البشرية في كافة أحوالها وأطوارها يعالج النفس المفردة، والأفراد المتشابكة، والمجتمعات الشائكة المتعاركة، كل ذلك بالقوانين الملائمة للفطرة، والواقع، ومتطلبات الحياة الراقية، يعالجها كلها علاجاً عاجلاً وآجلاً، متناسق الخطوات في كافة الجهات، في الوقت الواحد، فلا يغيب عن حسابه احتمالة من الاحتمالات، ولا حالة من الحالات الكثيرة المتشابكة، لأن مشرع هذه القوانين هو خالق الفِطر والكائنات.

وأما النظم غير الإلهية فهي على قصورها الذاتي، متأثرة بملابسات الحياة، وقاصرة عن الحيطة بجميع الاحتمالات، فقد تعالج مشكلة فردية وتخترق مشكلة اجتماعية أم فردية أخرى.

ومهما ادعى المدعون أن في القرآن تناقضات واختلافات فهي تظهر بعد التدبر في آياته أنها ملائمات متوافقات، ولحد الآن ما ثبت أي اختلاف أو غلطة لفظية فضلاً عما سواها، رغم ما يوجد في العهدين آلاف الأغلاط والمناقضات، مما تؤكد أن التوراة والإنجيل الحاليين تأثرا بكثير من الخرافات والأساطير(۱).

فمن المستحيل عقلياً وواقعياً كون القرآن من عند غير الله، وطابع الربانية ظاهر في مظاهر عدم الاختلاف فيه: آياته مع بعض لفظياً ومعنوياً، ومع الواقع الكوني والتطلّب الفطري والعقلي والفكري، ومع الحاجيات الحيوية التي يعيشها الإنسان ايّاً كان! لذلك ترى جملاته تسمّت بآيات ﴿ يَلْكَ

<sup>(</sup>۱) يقول المسيحي الفاضل «يا ركز»: إن في الكتب المقدسة ثلاثين ألف غلط، والقسيس «ميل» و «كريستاج» ينهيانه إلى نيف ومائة ألف غلط، و«شولز» أن أغلاطها لا تحصى، وفي دائرة المعارف البريطانية والفرنسية أنها زهاء مليون غلط وكما يعترف بهذه الأغلاط والاختلافات في الكتب المقدسة كثيرون مثل: اكهارن – كيسر – هيس – ديوت – ويز – فرش راجع كتابنا: المقارنات العلمية والكتابية بين الكتب السماوية.

ءَايَنَتُ اللّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ ﴾ (١) تدليلاً أنها كلها تحمل سمات إلهية، وبصمات ربوبية، مكتوبة بقلم الوحي الأعلى، خارجة عن وصمات غير الله: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ اَخْذِلَافًا كَثِيرًا ﴾ (٢).

## ٣ - بعلم الغيب ومطلق العلم:

نجد بطيّات كثير من آياته البينات تحديات بعلم الغيب، ومطلق العلم، اللذين لا يحصلان بالوسائل غير الإلهية، اللهم إلّا بالوحي.

إنه يتحدى بالعلم جملة: ﴿ وَلَا رَظُنِ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِنْنِ مُبِينِ ﴾ (٣) ﴿ وَنَزَأَنَا عَلَيْكَ الْكُونَ بَهْدِى اللِّي هِ صَالَحَتُ الْكُلِّ شَيْءٍ ﴾ (٤) ﴿ وَنَزَأَنَا عَلَيْكَ الْكُونَ بَهْدِى اللِّي هِ الْكُلِّ شَيْءٍ ﴾ (٥) . وكما يتحدى بالعلم تفصيلاً ، ونموذجاً واحداً من تحدي المتفصيل : ﴿ وَمِنْ اَلْكُنُوء خَلَقُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَثَ فِيهِمَا مِن كَانَبُةً وَهُو عَلَى المتفصيل : ﴿ وَمِنْ اللَّهُ عَلَى السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَثَ فِيهِمَا مِن كَانَبُةً وَهُو عَلَى جَمِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ ﴾ (١) حيث تذكرنا بملاحم علمية غيبية ثلاث:

١ - إن في السماوات دواباً كما في الأرض: ﴿وَمَا بَثَ فِيهِمَا مِن كَاتَبَةٍ ﴾ ولم يصل العلم - الغازي للفضاء - حتى الآن إلى التأكد من وجود جوّ للحياة أو نباتات في بعض الكرات، فضلاً عن دواب هناك كما في الأرض!.

٢ - ﴿ وَهُو عَلَى جَمِعِهُ مما تبرهن بـ «هم» وهي لذوي العقول، إن من دواب السماوات ذوي العقول كما للأرض، مهما لم نعرف أسماءهم وسماتهم، كيف ونحن نجهل وجود أيّة حياة في الكرات.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٤) سورة النحل، الآية: ٨٩.

<sup>(</sup>٥) سورة الإسراء، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٦) سورة الشورى، الآية: ٢٩.

٣ - إن عقلاء الأرض والسماوات - وعلّ سائر دوابهما أيضاً - سوف يجتمعان حيث الجمع هنا: ﴿وَهُو عَلَىٰ جَمْمِهُمْ إِذَا يَشَآءُ فَدِيرٌ ﴾ لا يعني يوم الجمع وإن شمله فإنه الجمع بعد البث، فكما الله بثهما فيهما بعد خلقهما، كذلك هو جامعهما (إذا يشاء): في مستقبل نجهله! -.

وهل المواكب العلمية الغازية للفضاء وصلت حتى الآن إلى زاوية من هذا المثلث الغيب البارع الذي تحمله آية واحدة من القرآن؟!.

وسوف تمر عليك المئات المئات من هذه الآيات العلمية، وقتية أو زمنية أم ماذا، بطيات آياتها، التي تحمل فيما تحمل: وحيها – ونبوة نبيها – وصدق أنبائها واقعياً، كما وسائر الآيات تحمل الأوليين دوماً، كما وتحمل الثالثة لمن أمعن.

وأنا كطالب صغير من طلاب علوم القرآن أتحدى جميع العالمين بما يتحداهم القرآن أن يأتوا بحديث مثله، وإن في سورة أو آية كاملة الدلالة، أو أن يأتوا منه ما يعارض العقل والفطرة أو قانوناً علمياً ثابتاً أو أياً من الثابتات آفاقية أو أنفسية. . أرضية أو سماوية. .

وأنا على يقين أنهم «لن يفعلوا» كما ﴿لَمْ يَفْعَلُواْ﴾ ﴿وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضُهُمْ لِيَعْضُهُمْ لِيَعْضُهُمْ وَلَوْ كَانَ لَبَانَ لِبَانَ مَعْضُهُمْ وَمَعْنُويَةً، ولو كان لبان ممن يجدّون السير في معارضته، ويتواكبون في مخالفته.

لذلك تجد القرآن يعتبر نفسه المعجزة الوحيدة الخالدة الكافية، محلقاً على كافة صنوف المعجزات في كافة النبوات، فإنها كانت كلها وقتية عابرة، والقرآن زمنية شاملة تبقى ما بقي الدهر، زاهرة مشرقة في رحاب تقدم العقل والعلم أكثر وأكثر، وعلى حدّ تعبير تلميذ الإمام على أمير المؤمنين علي النبن عباس: "إنّ للقرآن آيات متشابهات يفسرها الزمن»!

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٨٨.

ويا لها من معجزة تمشي مع الزمن إماماً أمام العقل والعلم يقودهما إلى أعماق الغيب ليهدي أتباعه للتي هي أقوم!

فطالما طالبوا هذا النبي أن يأتي بما أوتي رسل الله، رغم ذلك تجده دوماً يوجههم بالقرآن لأنه أدل وأفضل مما أوتوا، وفيه الكفاية حجة للعقل والعلم دون الحس والبصر فقط، كما في الآيات المحسوسة من ذي قبل، التي تعودوا بها طوال الرسالات، ثم فوجثوا بآية وحيدة منقطعة النظير هي القرآن: ﴿وَهَالُواْ لَوْلاَ أَزِلَكَ عَلَيْهِ مَايَثُ مِن زَبِّةٍ قُلْ إِنَّمَا الْآيَنَ عِندَ اللهِ وَإِنَّمَا أَنْ نَدِيرٌ مُبِينُ فِي أَوْلَا مَرَاكَ عَلَيْهِ مَايَنُ مِن زَبِّةٍ قُلْ إِنَّمَا الْآيَنَ عِندَ اللهِ وَإِنَّمَا أَنْ نَدِيرٌ مُبِينُ مُنِينً فَي وَيَتَنَيَّمُ مَبِيدًا أَنَا نَذِيرٌ مُبِينُ مَا فِي السّمَنونِ وَالْآرضِ وَاللّذِينَ عَامَنُواْ بِاللّذِيرِ مَا فِي السّمَنونِ وَالْآرضِ وَاللّذِينَ عَامَنُواْ بِالْبَعِلِ وَكَفَرُواْ بِاللّهِ أَوْلَيْكِ وَاللّذِينَ عَامَنُواْ بِاللّهِ النّاوِل ويتلى عليهم كافية، وأكفى من شهادته في الآيات الحسية العابرة التي تحدّ بحدود رسالاتها، ولكن هذه الرسالة الأخيرة لا حدً لها حتى يكتفى فيها بآيات محدودة.

ترى لو أن محمداً أوتي ما أوتي رسل الله من آيات وقتية مع رسالته الخالدة فكيف كان بالإمكان أن يؤمن به العالمون بعد موته وانقضاء معجزاته، وكما لا يمكن عقلياً الإيمان بالرسالات الماضية، لا على ضوء كتاباتها إذ معجزة فيها، ولا معجزاتها التي ماتت بموت أنبيائها، وغبرت بما قبروا، اللهم إلّا بما يشهد القرآن المعجز بذاته، بآياته وبيناته!.

فعلى المرسل إليهم أن يطالبوا رسولهم بآية تدل، لا كما يهوون فـ ﴿وَلَوِ النَّابَعُ النَّحَقُ أَهْوَا مُهُمْ لَفَسَدَتِ السَّمَكَاتُ وَالْأَرْضُ﴾ (٢) ولكنما المبطلون كانوا ولا

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت، الآيات: ٥٠ - ٥٢.

<sup>(</sup>Y) سورة المؤمنون، الآية: ٧١.

يزالون يطالبون صاحب هذه الرسالة بمثل ما أوتى رسل الله من قبل: ﴿وَإِذَا جَاءَتُهُمْ مَايَةٌ قَالُواْ لَنَ نُؤْمِنَ حَقَّى نُؤْنَى مِشْلَ مَا أُونِى رُسُلُ اللَّهِ اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُمْ...﴾ (١) ﴿ وَلَلَمَّا جَاءَهُمُ الْحَقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ لَوْلَا أُونِى مِثْلَ مَا أُونِى مُوسَىٰ مِن قَبْلٌ قَالُواْ سِحْرَانِ تَظَلَهُرا وَقَالُواْ إِنَا بِكُلِّ مُوسَىٰ مِن قَبْلٌ قَالُواْ سِحْرَانِ تَظَلّهُرا وَقَالُواْ إِنَا بِكُلِّ كُلُولُ مِن عَبْدُ اللّهِ هُو أَهْدَىٰ مِنهُمَا آنَيْعَهُ إِن كُنْ مَا مُونِي مَن عَندِ اللّهِ هُو أَهْدَىٰ مِنهُمَا آنَيْعَهُ إِن كُنْ مَا لَهُ مَا مُنْهُونَ اللّهِ عَلْمَ اللّهُ عَلْمَا اللّهِ عَلْمَ اللّهُ عَلْمُ مَنهُمَا آنَيْعَهُ إِن كُنْ مَاللّهِ مُو اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى مَنهُمَا اللّهِ عَلَى مَنهُمَا اللّهِ عَلَى مَنهُمَا اللّهِ عَلَى مَنهُمَا اللّهُ عَلَى مَنهُمَا اللّهُ عَلَى مَنهُمَا اللّهُ عَلَى مَنهُمَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مَنهُمَا اللّهُ عَلَى مَنهُمَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى مُنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

فالآيات الدالة على النبوّات، منها آيات قد تكذَّب بتهمة السحر لأنها بصرية، ولكنما القرآن آية بصيرة: ﴿هَٰذَا بَصَنَهُرُ لِلنَّاسِ﴾ (٣) ﴿وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرْسِلَ بِصرية، ولكنما القرآن آية بصيرة: ﴿هَٰذَا بَصَنَهُرُ لِلنَّاسِ﴾ (٣) ﴿وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرْسِلُ إِلَّا يَنْ أَن كُنْ النَّاقَة مُبْصِرَة فَظَلَمُوا بِهَا وَمَا نُرْسِلُ بِالْآيَنَ لِهُودَ النَّاقَة مُبْصِرَة فَظَلَمُوا بِهَا وَمَا نُرْسِلُ بِالنَّامِة إِلَّا يَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ أَوْ عَلَمُهُ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص، الآيتان: ٤٨، ٩٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الجاثية، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٥) يذكر من الأسباب في عدم نزول آيات تخويفية عينية في الآيات التالية: السورة ٦: ٤ – ٢٥ – ٢٥ – ٣٥ – ٣٥ – ٣٠ و ٣٠ – ٣٠ و ١٠٠ و ٣٠: ٧ – ٧٧ – ٢٠٠ و ٢٠٠ و

ومنها ما تذكر سبباً آخر في عدم نزول هذه الآيات وهو فوضى اتباع الناس فيما يهوونه من آيات ثم يكذبونها .

ثم وآيات تثبت نزول آيات النبوة على محمد ﷺ هي ٣٠: ٥٨ و٦: ١٢٤ و٣٦: ٤٦ و٣٧: ١٤ و٥٤: ٢.

وحاصل جمع الآيات حول آيات النبوة المحمدية أنها تركز على آية القرآن الخالدة كأصل ثم تذكر بصورة عامة أو خاصة آيات هامشية لهذه الرسالة، وتنفي أصالة الآيات الحسية الوقتية لها ولا سيما التي كذب بها الأولون، والتي يهوونها ولا يصدقون.

فهل بالإمكان تكذيب آية القرآن ومعجزته وهي تعيش الطول التأريخي والعرض الجغرافي دون فناء وبلاء، فإنما تزداد على تقدم العلم نوراً وبهوراً!

لذلك لا ترى لصاحب هذه الرسالة آيات معجزات كمثل التي لرسل الله، اللهم إلّا هامشية عابرة لم تؤصل، ولذلك لم تسجّل في آية القرآن إلّا شذر كشق القمر والمعراج، ولهما ما لهما من ميزّات على سائر الآيات البصرية كما نفصلها في طيات آياتها.

وإذا كانت سائر الآيات تدل على نبوات أصحابها وما يدعون من وحي السماء شهادات منفصلة عن تلكم النبوات، فآية القرآن شهادة ذاتية على وحيها ونبوة نبيّها دون انفصال، إذا فهي أدلّ وأقوى من سائر الآيات، دلالة ذاتية وخلوداً ضارباً في أعماق الزمن.

فلم يكن المرسل إليهم في سائر النبوات يطالبون أصحابها بتلكم الآيات إلا تدليلاً لإثبات نبواتهم، دلالة النظير على نظيره، حيث الوحي آية غير ملموسة فلتدل عليه آية نظيرة لها في كونها فعل الله مهما كانت - ولا بد - ملموسة.

ولكنما القرآن آية هذه النبوة، وهي نفس الوحي النبوة، آية تقرأ وتسمع وتفهم، تدل بنفسها على آية الوحي النبوة، وعلى صدق مدعيها، كما تتوسط بين النبوة والرسالة حجة تثبتهما: ﴿يَسَ إِنَّ وَالْقُرْءَانِ الْمُكِيمِ أَنَ الْمُرَسِلِينَ أَنْ الْمُرْسِلِينَ أَنْ الْمُرْسِلِينَ أَنْ اللهُ عنها القرآن في صيغة القسم - التي كلها في القرآن برهان - يستدل بها لإثبات دعوى سابقة: ﴿يَسَ السامعاً للوحي! وهو النبوة - وأخرى لاحقة: ﴿إِنَّكَ لَينَ ٱلْمُرْسِلِينَ ﴿ الرسالة التي هي بعد النبوة النبوةة (٢).

<sup>(</sup>١) سورة يس، الآيات: ١ - ٣.

 <sup>(</sup>٢) حيث النبوءة وهي خبر الوحي تتقدم على الرسالة، ولكنما النبوة وهي رفعة الرسالة هي بعد
 الرسالة كما نبحث عنها في آياتها، ونبحث عن الوحي والنبوة والرسالة مفصلة في مناسباتها.

إذاً فالقول: إن المعجزات إنما هي للعوام الذين عقولهم في عيونهم، دون الخواص المميزين الحق عن الباطل، إنه هراء - حيث المعجزات إنما تثبت النبوات، لا الأحكام الرسالية التي ياتي بها رسل الله، إذ لا صلة بينها وبين تلكم الأحكام، وإنما هي آيات النبوات: ﴿وَرَسُولًا إِلَىٰ بَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ أَنِي قَدَ وَبَيْنُ مَنِي اللّهِ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّ

فتراها تعتبر هذه الآيات المعجزات آية واحدة لوحدة الدلالة والاتجاه، وأخيراً إن هذه الآية هي آية الرسالة، وليست أصيلة كالقرآن، وإنما هي وسيلة لإثبات نبوة المسيح، فما يقول – إذاً – عن الله حق لا مرية فيه، دون أن تثبت أحكاماً مسيحية، إذ لا صلة بينهما.

ثم آية القرآن القاطعة الخالدة، الذاتية، لا تكتفي بنفسها في إثبات ما يحملها من أحكام عقلية أم ماذا - اللهم إلا كونها وحياً - فتراها إذ تستعرض مواضيع أحكامية أم سواها، هي بحاجة إلى براهين، تراها مصحوبة ببراهين تترى كما تناسبها وتثبتها بما لا فواق لها، وكما تراها في طيات آياتها هنا في «الفرقان»!

﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا وَلَن تَفْعَلُوا فَاتَقُوا النَّارَ ٱلَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِذَت لِلْكَفِرِينَ ﴿ ﴾:

إنه ليس الكافرون كلهم وقود النار وإن كانوا كلَّهم بها يُضرمون وفيها يتقدون حيث الوَقود الصَّلاء هو الذي تتقد به النار: ﴿فُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَتِهِكُمُ غِلَاظٌ شِدَادٌ ﴾ (٢) وهـؤلاء الـنـاس كـفـار

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٤٩.

<sup>(</sup>٢) سورة التحريم، الآية: ٦.

فالصّلي هو الإيقاد كما الاصطلاء استيقاد: ﴿أَوْ ءَانِيكُمْ بِشِهَابِ قَبَسِ لَمَلَكُوْ تَصْطَلُونَ﴾ (٣) وكما الصّلاء هي الوقود.

وترى ما هي الحجارة القرينة للناس الوقود الصّلاء؟ علّها الأصنام الأحجار التي كانوا يعبدونها: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ حَسَبُ اللّهِ حَسَبُ مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ حَسَبُ جَهَنَّمَ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴾ (٤) ولكنما الأصنام لا تختص بالمصنوعة من الأحجار، فعلّها هي وحجارة أخرى تصلح للصّلاء كأقوى الوقود وأبقاها مثل «حجرة الكبريت» (٥).

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآيتان: ١٠، ١١.

<sup>(</sup>۲) سورة الليل، الآيات: ١٤ – ١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة النمل، الآية: ٧.

 <sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء، الآية: ٩٨.

 <sup>(</sup>٥) تفسير البرهان ١ : ٦٩ عن الإمام الحسن العسكري عليه عن جده علي بن الحسين عليه في حديث طويل حول تفسير هذه الآيات اوقودها وحطبها الناس والحجارة حجارة الكبريت أشد الأشياء حراً...».

وفي الدر المنثور ١: ٣٦ - أخرج ابن أبي شيبة والترمذي وابن مردويه والبيهقي في الشعب عن أبي هريرة قال قال رسول الله على: أوقدت النار ألف سنة حتى احمرت ثم أوقد عليها ألف سنة حتى ابيضت ثم أوقد عليها ألف سنة حتى اسودت فهي سوداء مظلمة، وفيه أيضاً عن أنس عنه على ها بإضافة (لا يطفأ لهبها).

وتُرى إذا كان الناس من وقود النار وهم بعدُ لم يدخلوها، فكيف إذا ﴿ أُمِذَتَ لِلْكَفِرِينَ ﴾؟ علّ الوقود الحجارة - غير أصنامها - يكفي الآن لإعداد النار، أم أن الإعداد حالة ترقُّب لا فعلية له، فإنما يضرم النار بمختلف وقودها يوم يدخلونها.

﴿ وَبَيْشِ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِلُوا الفَهَالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَالُمُ حُسَلَمًا رُزِقُواْ مِنْهَا مِن ثَمَرَةِ زِزْقًا قَالُواْ هَاذَا الَّذِى رُزِقْنَا مِن قَبْلُ وَأَتُوا بِهِ، مُتَشَابِهَا وَلَهُمْ فِيهَا أَذَوَجٌ مُطَهَرَةٌ وَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞﴾

بشارة للذين آمنوا وعملوا الصالحات، وترى أليس عمل الصالحات من الإيمان أو لزامه فكيف يقابله؟ علّه لأن الإيمان في الأكثر ينحو منحى القلب ولا يستحق دخول الجنات إلّا من أضاف عمل الإيمان إلى عقيدة الإيمان.

ثم الجنات هي البساتين الملتفة الأشجار كسقف أخضر ﴿ تَعَرِى مِن تَمْتِهَا الْأَنْهَالَ ﴾ لا تحت الأرض، وإنما تحت جنات الأشجار التي تجنّ ما تحتها من أرض (١)، فالجنات هي مظلّات شجرية، توحي بجمعيتها أنها مقسّمة بين أهليها، لكلّ جنة فللكلّ جنات.

وترى ما ﴿ هَذَا الَّذِى رُزِقْنَا مِن قَبَلُ ﴾؟ هل هي الأرزاق الدنيوية التي رُزقوها قبل الجنة ففيها يؤتون أشباهها؟ ولا فضل لما في الدنيا حتى تكون أشباهها في الجنة فضلاً لهم فيها! و﴿ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِلُوا الفَهَالِحَاتِ ﴾ لم يرزقوا من الدنيا إلّا قليلاً ، إذ اغتصبها أكثرها أهل الدنيا ، فهل يرزقون في الجنة – فقط – أشباه هذه القلة القليلة!

 <sup>(</sup>١) الدر المنثور ١: ٣٦ - أخرج جماعة عن أبي هريرة قال قال رسول الله الله الهائة المبال مسك.

وفيه عن أنس قال قال رسول الله ﷺ: لعلكم تظنون أن أنهار الجنة أخدود في الأرض لا والله إنها لسائحة على وجه الأرض حافتاه خيام اللؤلؤ طينها المسك الأذفر.

أم هي من التي رزقوها في الجنة قبل هذا الرزق؟ و«كلّما» تشمل مع سائر المرات المرة الأولى وليس قبلها جنة أو رزقها!.

علّ «من قبل» هي الأرزاق التي رزقوها في جنة البرزخ، أم هي الأعمال التي رزقوها في جنة البرزخ، أم هي الأعمال التي رزقوها يوم الدنيا فيؤتون في الأخرى ثمراتها ﴿وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا﴾ (١) ﴿وَأَتُواْ بِدِ. مُتَشَابِهُمَا ﴾ تشابه الأعمال وثمراتها، وفيها مزيد بفضل الله.

أم إنها ما رزقوا من قبل في الدنيا مهما حرموا عنها فيها، فالحارمون هنا محرومون هناك: ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ هنا محرومون مرزوقون هناك: ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ وَنِسَةَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللللْمُ الللْمُوالِمُواللَّهُ الللْمُوالِمُ الللْمُولِمُ الللللْمُولِ

وهم من هذا المثلث من الرزق السابق، يجدون له متشابهاً: للذي رزقوه من قبل من حيث الشاكلة لرزق الدنيا، وفي مرتبة أعلى عن جنة البرزخ، جزاء وفاقاً لما عملوها من صالحات وهناك مزيد.

فرزق الجنة والدنيا لا يتشابهان إلّا في الاسم وفي أصل المنظر، وأما في نضرته وطعومته ف«لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر» وعلّ «في طعام العرس مثقال من ريح الجنة»(٣).

والرسول ﷺ يصف الجنة ببعض شروطها وأشراطها: «من خالف أدلج ومن أدلج بلغ المنزل ألا إن سلعة الله غالية، ألا إن سلعة الله الجنة،

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية: ٤٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور: ١: ٣٨ - أخرجه الديلمي عن عمر قال سمعت رسول الله ﷺ يقول: . . .

جاءت الراجفة تتبعها الرادفة، جاء الموت بما فيه الله الله مذا، كما ويجدون متشابها مع بعض، فشمار الجنة متشابهة اللذة والطراوة والنضارة، مهما اختلفت ألواناً وطعوماً، فهذا الاختلاف وذلك التشابه مرغوبان حيث اختلاف الأكل دوماً والتشابه أحياناً وعدمه أخرى في الألوان والأشكال، كلُّ ذلك رحمة ونِعماً هي وكما هنا: ﴿وَهُوَ اللَّيْ آلْشَا جَنَّنَتِ مَعْهُ وَشَنتِ وَغَيْر مَتَسُوبِ وَغَيْر مَتَسُوبًا وَغَيْر مُتَسُنبٍ وَغَيْر مَتَسُوبًا وَغَيْر مُتَسُنبٍ وَعَيْر مُتَسُبِعً وَغَيْر مُتَسُنبٍ وَعَيْر مُتَسُبِعً وَعَالًا مِن تَمَرِهِ إِذَا آنْمَر ﴾ (٢).

إن في هذا التشابه الظاهري والتنوع الواقعي بين أثمار الجنة والدنيا مفاجأة لطيفة من ناحية، واستثناس بالمألوف من أخرى، كدعابة دائبة تكشف في كل مرة عن جديد وجديد، رزقوا أشباهها في أشباحها يوم الدنيا وهم كانوا - على الأكثر - محرومين عنها (٣).

وفيه عن سعّد بن أبي وقاص عنه على : ولو أن رجلاً من أهل الجنة اطلع فبدا أساوره لطمس ضوء الشمس كما تطمس الشمس ضوء النجوم.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ١٤١.

<sup>(</sup>٣) تفسير البرهان ١: ٦٩ - الإمام الحسن العسكري عن جدَّه علي بن الحسين عَلَيْكُ في حديث طويل حول هذه الآيات: «بشرهم أن لهم جنات»: بساتين - تجري من تحتها الأنهار: من تحت أشجارها ومساكنها ﴿كُلْمَا رُزِقُوا مِنْهَا﴾ من تلك الجنان ﴿مِن ثَمَرَةٍ ﴾ من ثمارها ﴿ رِزْقًا ﴾: طعاماً يؤتون به ﴿قَالُوا هَنذَا الَّذِي رُزِقُنَا مِن قَبْلُ ﴾ [البقرة: ٢٥] في الدنيا فأسماؤه =

وكما يجدون فيما يُرزقون تشابهاً لما رزقوا من صالحات هي ثمرات الإيمان يوم الدنيا، فاليوم يرزقونها جزاءً وفاقاً، مما تزيدهم رضى سابغة أنها مما قدمت أيديهم جزاء ومزيداً من فضل الله تعالى.

وحيث إن لأهل الجنة من كل الثمرات: ﴿ وَلَمْمَ فِهَا مِن كُلِّ النَّمَرَتِ وَمَغْفِرَةً وَمَغْفِرَةً وَمَغْفِرَةً وَلَانَ ﴿ وَفِيهَا مَا نَشْتَهِيهِ الْأَنْفُسُ وَتَلَدُّ الْأَعْبُثُ ﴾ (١) ولأن ﴿ وَفِيهَا مَا نَشْتَهِيهِ الْأَنْفُسُ وَتَلَدُّ الْأَعْبُثُ ﴾ (١) في مثلث مُتَشَيْهَا ﴾ لا يعني ما تحده الحياة الدنيا من ثمرات، بل هم في مثلث الثمرات غير المحدودات ولا المحدّدات، بمختلف الألوان والشهيّات والطعومات.

﴿ وَلَهُمْ فِيهَا أَزْوَجُ مُطَهَّرَةً ﴾ إسباغ غريزة الجنس بكل نزاهة وطهارة، بجنب ما لهم من ثمرات في جنات، وترى أن هناك للرجال أزواجاً وليس للنساء؟ أقول: «هم» في «لهم» هم الذين آمنوا وعملوا الصالحات رجالاً ونساء، فلكل ازواج دون اختصاص بالرجال، مهما لا تجد آية تصارح بما للنساء من أزواج كما للرجال هناك ازواج من الحور العين ومن أزواجهم المؤمنات: ﴿ وَيَنَقِلُ إِلَى آهَلِدِ مَسَّرُورً ﴾ فإن ذلك لا يعني حرمانهن لا سيّما إذا متن باكرات وإنما استحياءً عن ذكرى شهوة النساء وإحياء لعفافهن، وكما

<sup>=</sup> كأسماء ما في الدنيا من تفاح وسفرجل ورمان وكذا وكذا وإن كان ما هناك مخالفاً لما في الدنيا فإنه في خاية الطيب، وأنه لا يستحيل إلى ما يستحيل إليه ثمار الدنيا من عذرة وساير المكروهات ومن صفراء وسوداء ودم، بل ما يتولد من مأكولهم إلاّ العرق الذي يجري من أعراضهم أطيب من رائحة المسك وأتوا بذلك الرزق من الثمار من تلك البساتين متشابها بعضه بعضاً بأنها خيار لا رذل فيها وبأن كل صنف منها في خاية الطيب واللذة، ليس كثمار الدنيا التي بعضها في وبعضها متجاوز لحد النضج والإدراك لحد الفساد من حموضة ومرارة وسائر ضروب المكاره، ومتشابها أيضاً متفقات الألوان مختلفات الطعوم.

<sup>(</sup>١) سورة محمد، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>۲) سورة الزخرف، الآية: ۷۱.

<sup>(</sup>٣) سورة الانشقاق، الآية: ٩.

لا تجد لهن ذكراً بأسمائهن في القرآن اللهم إلّا مريم ﷺ ذوداً عنها ما مسّوا من كرامتها.

ولأن ﴿ وَفِيهَا مَا نَشْتَهِ مِهِ ٱلْأَنْفُسُ وَتَكَذُّ ٱلْأَعْثُثُ ﴾ (١) نتأكد أنّ هناك للنساء المؤمنات ما للرجال المؤمنين من مشتهيات، وشهوة الجنس تحتل القمة فلتكن لهن كما لهم سواء.

إنهن سوف يتزوجن هناك برجال كما يشتهين، برجالهن إن كانوا من أهل الجنة أو بسواهم إن متن باكرات، وهن أجمل وأطرى من الحور العين، فلهن منازل عند أزواجهن فوقهن (7) وإن كن أقل عدداً (7).

وحتى إذا يُعنى من «لهم» الرجال فقط ف ﴿أَزْوَجٌ مُطَهَـرَةٌ ﴾ تشمل النساء المؤمنات أبكاراً وثيبات كما تشمل الحور العين.

و «مطهرة» تعني الطهارة بكل زواياها النسائية: مطهرات من الزنى ومن النفر ومن النفر ومن النفر ومن النفر ومن النفر والله النفر والله والله النفر والله وا

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف، الآية: ٧١.

<sup>(</sup>Y) في من لا يحضره الفقيه قال الصادق عليه الخيرات الحسان من نساء أهل الدنيا وهن أجمل من الحور العين، وفي روضة الكافي عنه عليه قال: هن صوالح المؤمنات العارفات، أقول راجع آيات قاصرات الطرف والخيرات الحسان ومقصورات في الخيام من سورة «الرحمن» ج٧٧ ص٥١.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور ١: ٣٩ - أخرج ابن السكن وابن عساكر عن حاطب بن أبي بلتعة سمعت رسول الله عليه يقول: يزوّج المؤمن في الجنة ثنين وسبعين زوجة من نساء الآخرة وثنتين من نساء الدنيا.

وفيه عن أبي هريرة قيل يا رسول الله ﷺ: هل نصل إلى نسائنا في الجنة؟ فقال: إن الرجل ليصل في اليوم إلى مائة عذراء.

أقول هذا الاختلاف حسب اختلاف الدرجات والشهيات.

<sup>(</sup>٤) سورة الرحمن، الآية: ٥٦.

سواه (۱) كذلك ونكاحهن «دحاماً دحاماً لا مني ولا منية» (۲) فلا يصحب أية قذارة أو صعوبة أو خلافات أو حسادات: «مطهرات من أنواع الأقذار والمكاره، مطهرات من الحيض والنفاس، لا ولا جات ولا خراجات ولا دخالات ولا ختالات ولا متغايرات ولا لأزواجهن فركات ولا صخابات ولا غيّابات ولا فحّاشات ومن كلّ العيوب والمكاره بريات» (۳).

﴿وَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ﴾: في هذه الجنات والثمرات والأزواج المطهرة وفي كلّ ما يشتهون: ﴿وَهُمْ فِي مَا ٱشْتَهَتْ أَنْفُسُهُمْ خَلِدُونَ﴾ (٤) .

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَخِيءَ أَن يَضْرِبَ مَثَكَلَ مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَأَ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَيَعْلَمُونَ ٱنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن تَرْتِهِمُّ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَاۤ أَرَادَ ٱللَّهُ بِهَنذَا مَشَكَّا يُضِلُ بِهِۦ كَثِيرًا وَيَهْدِى بِهِۦ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُ بِهِ؞َ إِلَّا ٱلفَنسِقِينَ ﴿﴾

قد توحي الآية نفسها أن الله تعالى ضرب مثلاً قبلها ببعوضة أو ما فوقها فقال الذين كفروا ما قالوه، كما علم الذين آمنوا ما علموه، فكيف لم يذكر المثل قبلها وإنما جاء الجواب؟.

أقول: هذه الآية مع ما تحمل من مثل البعوضة، فيها الإجابة عما ربما

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ١: ٣٨ - أخرج الحاكم وابن مردويه وصححه عن أبي سعيد الخدري عن النبي على في الآية قال: من الحيض والغائط والنخامة والبزاق - أقول هذا هو من باب الجري والتطبيق تفسيراً ببعض المصاديق.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ١: ٤٠ عن أبي أمامة الباهلي أن رجلاً سأل رسول الله على: هل تتناكح أهل الجنة؟ فقال: دحاماً...

وفيه أيضاً أنه سأله ﷺ نفس السؤال فقال ﷺ : نعم بفرج لا يمل وذكر لا ينثني وشهوة لا تنقطع دحماً دحماً .

<sup>(</sup>٣) تفسير البرهان ١: ٦٩ عن الإمام علي بن الحسين ﷺ.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء، الآية: ١٠٢.

 <sup>(</sup>٥) بحثنا عن موقع الخلود في الجنة والنار وحدوده في الجزء الثلاثين عند البعض من آياته
 ك﴿ لَيْئِينَ فِيهَا آحَقَابا﴾ [النبا: ٢٣] ص ٤٠ - ٥٠ فراجع وكذلك في الأسرى وغيرها.

قيل عن الأمثال السالفة (١) أو يقال، بأن ضرب المثل بصغير أو كبير إنما هو لإثبات حق ﴿وَاللَّهُ لَا يَسْتَحِي، مِنَ ٱلْحَقِّ (٢) والكون بصغيره وكبيره لله ومن خلق الله، وله أن يمثل بما يشاء، حيث العبرة في المثل ليست في الحجم والكمّ، وإنما في الكيف والتدليل كأدوات للتنوير.

والبعوضة حشرة مضرة من فصيلة البعوضيات ورتبة ذوات الجناحين، تعيش صغارها في المستنقعات، وتنقل بلدغتها شتى الجرثومات، فإذا الله يضرب بها مثلاً لمعجزة الحياة فلا استحياء في مثلها، حيث الحياة في الفيلة بأعضائها كالحياة في البعوضة فما فوقها في الصغر، بل وللبعوضة ما للفيلة وزيادة عضوين آخرين (٣).

ثم ضرب المثل بالصغار ينبه كبار المتعنّين أنهم صغار صغار بجنب الله حتى في خلق بعوضة ، حتى وآلهتهم التي ألهتهم : ﴿ إِنَ ٱلَّذِينَ تَلْعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ لَن يَخْلُقُواْ ذُبَابًا وَلَوِ ٱجْتَمَعُواْ لَمُ وَإِن يَسْلُبُهُمُ ٱلذَّبَابُ شَيْئًا لَا يَسْتَنقِذُوهُ مِنْ مُنْهُمُ ٱلذَّبَابُ شَيْئًا لَا يَسْتَنقِذُوهُ مِنْ مُنْهُمُ ٱلذَّبَابُ شَيْئًا لَا يَسْتَنقِذُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ ٱلظَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ (٤).

وهكذا تكون دوماً حال الأمثال التي يضربها الله، مواتية لما يهدفه من

<sup>(</sup>۱) حيث سبق المثل هنا بالذي استوقد ناراً أو كصيب من السماء، كما سبق في العهد المكي أدنى منه كالعنكبوت والذباب، فاتخذ جماعة من المشركين وأهل الكتاب والمنافقين من هذه الأمثال منفذاً للتشكيك في صدق الوحي بحجة أن فيها سخرية منهم لا تصدر عن الله، فهنا الإجابة عن كل ذلك بصيغة مختصرة: ﴿إِنَّ اللّهَ لَا يَسْتَحَيّ البقرة: ٢٦].

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) البرهان ١: ٧٧ نقلاً عن أبي علي الطبرسي قال وروي عن الصادق عليه أنه قال: إنما ضرب الله المثل بالبعوضة لأن البعوضة على صغر حجمها خلق الله فيها جميع ما خلق في الفيل مع كبره وزيادة عضوين آخرين فأراد الله أن ينبه بذلك المؤمنين على لطف خلقه وعجيب صنعته. . أقول: ومن عجائب البعوضة أنه يضرب بخرطومه على الفيل والجاموس كما يضرب الرجل إصبعه في الخبيص من فورة السم الذي عبئ على رأس خرطومه!

<sup>(</sup>٤) سورة الحج، الآية: ٧٣.

أهداف: ﴿وَيَضِرِبُ اللهُ ٱلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ﴾ (١)... ثم الحالة المؤمنة وجاه هذه الأمثال، فيما إذا كانت مريبة كبعوضة فما فوقها في الصغر – هي: العلم أنه الحق من ربهم فإيمانهم بالله يدفعهم في مزال الأقدام أن يتلقوا كلّ ما يصدر من الله بكلّ قبول وتصديق، فمهما جهلوا حكمته ومغزاه، فالله حكيم عليم. طالما المقالة الكافرة سؤال استكبار واستنكار، سؤال المقطوع الصلة عن الله المحجوب عن نور الله ومن لا يرجو لله وقاراً: ﴿مَاذَا أَذَا اللهُ بِهَلذَا مَثَلاً﴾. كأنه باطلٌ من ربهم ﴿يُغِيلُ بِهِ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَامَلُن مِن ربهم ﴿يُغِيلُ وَمَا يُضِرُبُها الله: اعتراضاً على كلام الله، غافلين أو متجاهلين أنه ﴿وَيَهْدِى بِهِ عَكْمِيراً وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلّا الْفَسِقِينَ﴾! (٢).

وقد تكون ﴿وَيَهْدِى بِهِ كَثِيرًا﴾ من أوسط الفاسقين، بعد ﴿يُضِلُ بِهِ كَثِيرًا﴾ ولا تكون من كبرائهم الفاسقين إذ لا يرون في هذا المثل وجهة حقّ وهدى.

فجواب الآخرين – فقط –: ﴿وَمَا يُضِلُ بِهِ ۚ إِلَّا اَلْفَسِقِينَ﴾ وللأولين زيادة ﴿وَيَهْدِى بِهِ عَلَى كُثِيرًا﴾. والفسق هو الخروج عما يحق من كنِّ ووقاية – كما يقال: فسقت التمرة: إذا خرجت عن قشرها، فالفاسقون هم – الخارجون عن قشر العبودية.

وترى الفاسقون كل الفاسقين هم المضلَّلون بأمثال هذه الأمثال وكثيرٌ هم مؤمنون فاسقون. . وقليل هم الذين لا يفسقون؟

أقول: إنهم فاسقون خصوصٌ كما عرفهم الله بفسق مطلق لا مطلق الفسق؛

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم، الآية: ٢٥.

 <sup>(</sup>٢) هنا الوجهان مقبولان حيث تتحملهما الآية لفظاً ومعنى أن يهدي به كثيراً إما من كلامهم تتمة الاعتراض أو من كلام الله نقضاً للاعتراض، وكما ﴿وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلَّا الْفَنسِقِينَ﴾ [البقرة: ٢٦]
 حلّ نهائي لسؤالهم.

﴿ الَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَنقِهِ، وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُومَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ أُولَتِهِكَ هُمُ الْخَسِرُونَ ﴿ ﴾

وفي أخرى بالكفر ومرض القلب الشامل للمشركين وأهل الكتاب والمنافقين: ﴿وَلِيَقُولَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَثُنَّ وَالْكَفِرُونَ مَاذًا أَلَادَ اللَّهُ يَهَذَا مَثَلًا كَذَلِكَ يُضِلُّ اللَّهُ مَن يَشَآةُ . . . ﴾ (١) وهو مثال الزبانية التسعة عشر.

إن ثالوث الفساد هذا هو المجال لذلك الضلال: نقضاً لعهد الله -قطعاً لوصل الله، وإفساداً في أرض الله، ويا له من ثالوث منحوس! يجعل من كلّ هدى ضلالة ومن كلّ نور ظلمة.

<sup>(</sup>١) سورة المدثر، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>۲) سورة يس، الآيتان: ۲۰، ۲۱.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ١٠٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الرعد، الآيات: ١٩ - ٢١.

﴿ وَيَقْطَعُونَ مَا آمَرَ اللّهُ بِهِ آن يُوصَلَ ﴾ فقد أمر الله بصلات كثيرة: عقيدية وعملية، فردية وجماعية اماهيه، فإذا قطعت هذه الصلات ونُقض عهد الله عمّت فوضى الفساد في الأرض، فإن إصلاحها على ضوء الحفاظ على عهد الله، وإيصال ما أمر الله في جناحي الرباطين: بينك وبين الله وبين عباد الله. . . ونرى آية النقض والقطع تربط بينهما هنا وفي أخرى مما يدل أن كل نقض لعهد من عهود الله يسبب قطعاً لما وصل الله وأمر به أن يوصل، فشريعة الله شريعة وصل المفاصلات التي تفصل الانسانية عن صالح الحياة، ابتداء بوصل الحياة البيتية، إلى وصل الأرحام، إلى المجتمع الإسلامي الكبير وإلى كافة المجتمعات وصلاً عقيدياً – أخلاقياً – مادياً – سياسياً – اقتصادياً وعسكرياً أم ماذا، وكما تأمر به آية المرابطة: ﴿ يَتَايَّهُا الَذِينَ عَامَنُوا وَمَا إِرُوا وَرَا يِطُوا وَانَقُوا اللّه ﴾ (١).

ثم وقطع عهد الله، وفصل وصل الله يسبب كلّ فساد في أرض الله: ﴿ وَيُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ أَوْلَتِهِكَ هُمُ الْخَسِرُونَ ﴾ .

إذ خسروا رأس مال الاهتداء في متاجر الضلالة والهدى، فالمثل الإلهي الذي من شأنه شفاء ورحمة لا يزيدهم إلّا خساراً.

ولأن الفسوق دركات فالضلالة الناتجة عنه أيضاً دركات طبقاً عن طبق فالفسوق المروق عن مطلق الطاعة ضلال مطلق مطبق، والفسوق عن الطاعة المطلقة وهو مطلق الضلال غير مطبق، فالحياد عن منهج الله ومحادة حكم الله والحداد عن حدود الله هو الفساد الشامل للنفوس والأحوال، التي تُردي في الأوحال، ومن ثم فحق لهم أن يضلهم الله بما يطبع على قلوبهم فهم لا يفقهون: ﴿ مُنْ مُنَى فَهُم لَا يَرْجِعُونَ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ١٨.

ثم و «مثلاً ما» (١) يشمل كافة الأمثال القرآنية، ومثلاً منها: «البعوضة» وهي أضعف ما يعرف عامياً من خلق الله «فَما فَوْقَها» في الضعف والخساسة، الذي يعرفه البعض بعيون مجردة أو مسلحة (٢) ولكن الله إذ يواجه الناس أجمعين يضرب أمثالاً يعرف الناس أجمعون: نملاً بعوضة - ذباباً - عنكبوتاً - نحلاً: وهي على صغرها وخستها حجماً، عظيمة في خصتها خلقة وخاصتها مثالاً: فلماذا الله يستحيي أن يضرب مثلاً مّا: بعوضة فما فوقها؟ وما الأمثال في القرآن إلا مظاهر نعيشها، تدليلاً على حقائق نجهلها.

ويا لمثل البعوضة فما فوقها من ملابسات هامة فيزيولوجياً وحيوياً ودلالة على ما يُرام منها هدى ورحمة للمؤمنين وتذكرة للكافرين ﴿وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلَّا ٱلْفَسِقِينَ﴾!

<sup>(</sup>۱) ﴿مَآ﴾ هنا ليست زائدة. وإنما تعني الإجمال الشامل لكلّ مثل، كما يقال: شيئاً مّا – أمراً مّا – رجلاً مّا – شخصاً ما، ف ﴿مَآ﴾ تؤكد التنكير الإجمال فيما قبله وتعمّه. ف ﴿بَعُوضَةُ﴾ [البقرة: ٢٦] دون حاجة إلى تكلفات أخرى تأبى عنها كلام الله!.

<sup>(</sup>٢) لأن المقام هنا الإجابة عما يسأل عن صغر المثال ﴿فَمَا فَوْقَهَا ﴾ [البقرة: ٢٦] هنا تعني: ما فوقها في الصغر والخسّة، حيث الفوقية تختلف مواردها وكما يقال: فلان فوق فلان في الفقر – في اللؤم – في الفسق أو في الصغر، حيث الفوقية فيها هو الشدة في كلَّ منها... ومع ذلك كله ﴿فَمَا فَوْقَهَا ﴾ في الآية تتحمل الفوقين: أن يضرب مثلاً ما بعوضة فما فوقها في الصغر كالنملة وما فوقها، أو في الكبر كالنحلة وما فوقها.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ١٨٦.

## كلام حول الضلال والهدى:

نرى عشرات من آيات الله البينات تنسب الإضلال إلى الله كما تنسب المسهد الهدى: ﴿ وَإِنَّ اللّهُ يُعِبُلُ مَن يَشَاءُ وَيَهَدِى مَن يَشَاءُ ﴾ (١) ولكنما المشية الإلهية، الحكيمة العادلة، لا تتعلق بإضلال المهتدين، ولا الحاثرين المتحرّين عن الهدى، فلا نجد آية تحمل من إضلال الله من شيء إلّا بالنسبة للمتواث غين: ﴿ وَلَمْنَا زَاعُوا أَزَاعَ اللّهُ قُلُوبَهُمُ ﴾ (١) النظالمين والكافرين: ﴿ وَيُعِبْلُ اللّهُ الطّالِمِينَ ﴾ (١) والفاسقين: ﴿ وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلّا الفَسِقِينَ ﴾ والكافرين: ﴿ كَذَلِكَ يُضِلُ اللّهُ مَنْ هُو الطّالمينَ عُضِلُ اللّهُ مَنْ هُو مُسَرِقٌ مُرْتَابُ ﴾ (٥) والعلى يُضِلُ اللّهُ مَنْ هُو مُسَرِقٌ مُرْتَابُ ﴾ (٥): إضلال بما زلّوا وضلوا من قبل، لا بمعنى الدفع إلى مُسَرِقٌ مُرْتَابُ ﴾ (٥): إضلال بما زلّوا وضلوا من قبل، لا بمعنى الدفع إلى الضلال قبل بيان الهدى، وإنما تركاً لهم يفعلون ما يريدون بعد الإياس من الضلال قبل بيان الهدى، وإنما تركاً لهم يفعلون ما يريدون بعد الإياس من تركه لهم بإضلالهم إذ لم يحملهم على الهدى تسييراً: ﴿ مَن يُعَبِلِ اللّهُ فَكَلَا تَركه لهم بإضلالهم إذ لم يحملهم على الهدى تسييراً: ﴿ مَن يُعْبَلِ اللّهُ فَكَلَا مَاكِنَ لَمُ مُودَى ﴾ (٨).

ثم وبما يمدّهم في أعمار وأموال وبنين: ﴿ أَلَلُهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ وَيَمُدُّمُمْ فِي الْمُعْدَنِهِمْ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ اللهُ مُعْنَنِهِمْ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ اللهُ مُعْنَنِهِمْ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ اللهُ وَأَمْلِي لَهُمُ إِنَ كَيْدِى مَتِينُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٦) سورة يونس، الآية: ١١.

<sup>(</sup>V) سورة الأعراف، الآية: ١٨٦.

<sup>(</sup>A) سورة التوبة، الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>٩) سورة البقرة، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>١٠) سورة الأعراف، الآيتان: ١٨٢، ١٨٣.

<sup>(</sup>١) سورة فاطر، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الصف، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٣) سورة إبراهيم، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٤) سورة غافر، الآية: ٧٤.

<sup>(</sup>٥) سورة غافر، الآية: ٣٤.

ثم وأخيراً أن يطبع على قلوبهم جزاء في الأولى بما كانوا يعملون: ﴿ كَانَاكَ نَطْبَعُ عَلَى قُلُوبٍ ﴿ كَانَاكَ نَطْبَعُ عَلَى قُلُوبٍ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى قُلُوبٍ الْكَافِينَ ﴾ (٣) ﴿ كَانَاكَ يَطْبَعُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى قُلُوبٍ الْكَافِينَ ﴾ (٣) ﴿ كَانَاكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى حَلْبَعُ اللّهُ عَلَى عَلَى عَلْبَعُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهِ فَلُوبٍ الْكَافِينَ ﴾ (٣) ﴿ كَانَاكَ يَطْبَعُ اللّهُ عَلَى حَلْبَ اللّهُ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى حَلْبَ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَالِهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْه

﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا فَطْبِعَ عَلَى ثُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ (٥) ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ اَتَّخَذَ إِلَهُمُ هَوَنُهُ وَأَضَلَهُ ٱللَّهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ، وَقَلْبِهِ، ﴾ (١).

وهكذا نرى أنّ الإضلال من الله لا يعني الدفع إلى الضلال، ولا سيما للمهتدين والحائرين، وإنما ترك وإهمال وامهال للضالين فيزدادوا ضلالاً على ضلال ﴿وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَـلَامِ لِلْعَبِـيدِ﴾(٧).

ثم الإفعال كما تأتي لنقل الفعل من لازم إلى متعدّ، كذلك تأتي لمجرد الوجدان (٨) ف ﴿ أَضَلَ اللّهُ ﴾ (٩) قد تعني: وجده الله ضالاً، ثم ولم يهده فاستمر على ضلاله!

كما ونسب الإضلال إلى نفسه بما هدى فلم يهتدوا وزادوا ضلالاً: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ فَذَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا ۚ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُمْ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ (١٠) فدعاء

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الآية: ٧٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ١٠١.

<sup>(</sup>٤) سورة غافر، الآية: ٣٥.

 <sup>(</sup>٥) سورة المنافقون، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٦) سورة الجاثية، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٧) سورة آل عمران، الآية: ١٨٢.

 <sup>(</sup>A) كما يقال: سألناكم فما أبخلناكم: فما وجدناكم بخلاء - أتيت أرض فلان فأعمرتها:
 وجدتها عامرة.

<sup>(</sup>٩) سورة النساء، الآية: ٨٨.

<sup>(</sup>١٠) سورة البقرة، الآية: ١٠.

الحق تزيد المبطل ضلالاً بما يدفعه لتكذيبه وحرابه: ﴿ فَلَمْ بَرْدُهُو دُعَآءِى إِلَّا فَرَارًا ﴾ (١).

فلا نجد في القرآن بأسره إضلالاً ظالماً إلهيّاً مسيّراً للضلال! فالناس في مجال الهداية الإلهية على ضروب:

ا - منهم من يقبل الهدى إذ يعرفها فيصدقها، فيزيده الله هدى على هدى: ﴿وَيَزِيدُ اللَّهُ اللَّذِينَ اهْمَدَوْا هُدَىً ﴾ (٢).

٢ - ومنهم المستضعف الحائر الذي لا يجد حيلة ولا يهتدي سبيلاً، فأولئك قد يهديهم الله أو قد يعاملهم في الآخرة بالحسنى إذ كانوا قاصرين:
 ﴿ إِلَّا ٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَالنِّسَآءِ وَٱلْوِلْدَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا إِلَى فَأَوْلَانِكَ عَسَى اللهُ أَن يَعْفُو عَنْهُمُ وَكَانَ ٱللهُ عَفُواً غَفُورًا ﴿ إِلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْهُمْ وَكَانَ اللهُ عَفُواً غَفُورًا ﴿ إِلَّهِ ﴾ (٣).

٣ - ومنهم من يعرف الحق ويعانده فهل على الله أن يجبره على السهدى؟: ﴿ وَعَلَى اللهِ فَصَدُ السَّكِيلِ وَمِنْهَا جَاآيِرٌ وَلَوْ شَاءً لَمَدَاكُمُ أَجْمَعِينَ ﴾ (٤) ﴿ وَلَوْ شَاءً لَمَدَاكُمُ أَجْمَعِينَ ﴾ (٤) ﴿ وَلَوْ شِأْنَا لَآئِينَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَاهَا ﴾ (٥) كلّا! إنه الاختيار في كلّ من الضلالة والهدى، ثم لكلّ زيادة جزاءً وفاقاً.

فآيات الاختيار في قبول الضلالة والهدى هي رأس الزاوية في مثلث الهدى تثبت التخيير وتنفي التسيير، وتكملة البحث تترى في طيّات آيات الضلالة والهدى.

<sup>(</sup>١) سورة نوح، الآية: ٦.

<sup>(</sup>۲) سورة مريم، الآية: ٧٦.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآيتان: ٩٩، ٩٩.

<sup>(</sup>٤) سورة النحل، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٥) سورة السجدة، الآية: ١٣.

﴿ كَيْفَ تَكْفُرُونَ وَاللَّهِ وَكُنتُم أَمْوَتَا فَأَخِيَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ الْإِ

سؤال استنكار وتقبيح بمن يكفرون بالله، وهذه التنقلات المقصودة من موت إلى حياة ثم موت وثم حياة تدل على فاعل عليم حكيم، فكل تطوّر بحاجة إلى مطوّر، فإذا كان مقصوداً حكيماً فليكن المطوّر قاصداً حكيماً، وهكذا تطورات الموت والحياة منذ البدء حتى الختام.

فمهما أنكر الكفار الحَياة بعد الموت، لم يهلِ لَهُمُ نكران الموت الأوّل ثم الإحياء عنه ثم الإماتة، مما يكفي دليلاً على وجود قدرة عليمة خلاقة حكيمة واحدة، وأن له الإحياء مرة أخرى كما أحيى في الأولى، فحجة الاستنكار هنا تشمل كافة المكلفين: ماديين ومشركين، وكتابيين وموحدين: الناكرين منهم ليوم الدين!

ولأن الخطاب هنا موجه إلى الناس الأحياء، فليكن الموت فيه قبل الإحياء، لا موتاً عما هم فيه من الحياة الإنسانية ولا أيّة حياة، فقد كنا أمواتاً إذ كنا أجنّة في بطون أمهاتنا، وقبل خلق الروح الإنسانية فينا مهما كنا أحياء بالروح النباتية، وبعض من الحيوانية، حتى أتى دور الحياة الإنسانية بما أنشأ الله فينا خلقاً آخر: ﴿فَأَخِينَكُم ﴾ للحياة الدنيا دون فصل، بعد ما تهيأ الجنين لتقبّل الروح الإنساني وكما توحيه «ف» حيث تلمح بعدم الفصل.

﴿ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ بعد فصل فيه تعمرون، يميتكم عن الحياة الدنيا - وثم ماذا؟، ﴿ ثُمَّ يُعِيكُمْ فِهل للحياة البرزخية، حيث بعدها: ﴿ ثُمَّ إِلَيْهِ مُرَّجَعُونَ ﴾ فإن الرجوع إلى الله هو الحياة الأخرى! علّه نعم: لمكان الرجوع هنا، وللآية الأخرى: ﴿ قَالُوا رَبَّنَا آمَتَنَا آمَنَنَا وَأَعْيَتَنَا آتَنَتَنِ فَاعْتَرَفْنَا فِهُلَ إِلَى خُرُوجٍ مِن سَبِيلِ ﴾ (١) حيث الإحياء الأول هو - فقط - عن

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الآية: ١١.

الموت الأوّل كما هنا، فالإحياء الثاني هو عن الموت الثاني نتيجة الإماتة الأولى، ثم لا معنى للإماتة الثانية إلّا أنها عن حياة ثانية تتوسط الحياتين: الأولى والأخرى، وهي الحياة البرزخية، فكما الإماتة الأولى إفناءً للحياة الأولى فلتكن الثانية أيضاً إفناءً عن حياة مّا ثم الإحياءُ الثاني هو للحياة الأخرى.

وهذا اعتراف من جماعة أهل النار بإماتتين وإحياءين وهم في النار، بعد إذ كانوا لكلّ منها ناكرين: ﴿إِنّ هِىَ إِلّا مَوْتَتُنَا ٱلأُوكَ وَمَا نَحُنُ بِمُنشَرِينَ ﴾(١) إذ حصروا الموت بما عن الحياة الدنيا كما حصروا الحياة بها، فلا حياة بعدها وكما لا موت بعد الموتة الأولى! واعتراف أهل النار وهم في النار، بما أنكروه يوم الدنيا دونما ردّ عليهم، إنه مصدّق كواقع، حيث المتناقضان لا يجتمعان والقرآن بيان دون إجمال أو تقرير لضلال!

والترتيب الواقعي بين الإماتتين والإحياءين، إحياء عن الموت الأوّل، ثم إماتة عنها، ثم إماتة عن حياة تعيش هذه الإماتة، فإحياء إلى الحياة الأخرى، فلولا الحياة البرزخية لم تكن هناك إماتة ثانية.

فحالة الحياة البرزخية هي موت عن الحياة الدنيا - وليست موتاً مطلقاً - بل هي حياة مّا - تقبل الإماتة ثم الإحياء للحياة الأخرى.

ثم وعلّه لا! حيث الحياة البرزخية لا تحتاج إلى إحياء، فإنها حاصلة في الحياة الدنيا وفي الموت عنها، وهي بقاء الروح في البدن المثالي البرزخي، فلا تعني الإماتة عن الحياة الدنيا إلّا انفصال الروح ببدنه المثالي عن هذا البدن نهائياً، فتبقى ما تبقى من أصل الحياة برزخياً دونما حاجة إلى إحياء.

<sup>(</sup>١) سورة الدخان، الآية: ٣٥.

لذلك لا تجد مصارحة قرآنية بإحياء برزخي، وإنما الحياة والحياة فقط دونما إحياء!

ثم إنّ الرجوع إلى الله بعد الإحياء الثاني لا يخص الحياة الأخرى بعد الموت حتى يخص هذا الإحياء بما بين الأولى والأخرى، بل هو يعمّها وما بعدها من رجوع الحساب فالثواب والعقاب: كما ﴿اللّهُ يَبَدُوّا ٱلْخَلْقَ ثُمّ يُعِيدُهُ بعد ثُمّ إلّيهِ تُرْجَعُونَ﴾ (١) ﴿وَٱلْمَوْتَى يَبَعَهُهُم اللّهُ ثُمّ إليّهِ يُرْجَعُونَ﴾ (١) في الإعادة في البرزخ؟! وليس فيه إلّا استمرار الحياة الدنيا. مهما نجد والبعث هما في البرزخ؟! وليس فيه إلّا استمرار الحياة الدنيا. مهما نجد آيات أخرى هنا تعني من الرجوع إلى الله الحياة الأخرى، ولكنه بعد هاتين ليس إلّا ما يعم الحياة الأخرى والانتقال إلى حياة الحساب، ولا حجة في آيتنا: ﴿كَيْفَ تَكُفُّونَ . . . ثُمّ إليّهِ تُرْجَعُونَ ﴾ أنه الإحياء للأخرى، واستعمال العام وقصد الخاص دون دليل، خارجٌ عن مذهب الفصاحة فضلاً عن القرآن البالغ أعلى القمم فيها.

ومن ثم ف ﴿ثُمُّ﴾ قبل: يحييكم - الدالة على تراخي الإحياء عن الإماتة تدلنا دلالة رابعة أنها الحياة الأخروية النائية عن الموت كثيراً، لا الحياة البرزخية التي لا تنفصل عن الموت.

فعلى ضوء هذه الدلالة المربعة، ننتقل من: علّه نعم أو لا، إلى التأكدّ من عدم دلالة الآية على حياة برزخية، فهل إذاً تدل على نفيها؟ لمكان: ﴿ ثُمَّ يُعِينَكُمُ فَهُمْ يُعِينِكُمُ ولا إحياء إلّا عن الموت، فليس هناك قبل الحياة إلّا الموت؟

في الحق أنه لا دلالة على نفيها كما لا تدل على إثباتها، حيث الحياة

<sup>(</sup>١) سورة الروم، الآية: ١١.

<sup>(</sup>۲) سورة الأنعام، الآية: ٣٦.

البرزخية موت بالنسبة للحياة الأخرى - كما الحياة الدنيا موت بالنسبة لها - فكما يصح الإحياء عن الموت المطلق الذي لا حياة فيه - وهنا نفي للبرزخ - كذلك يصح عن الموت النسبي: - البرزخي - وهو أحيى من الحياة الدنيا - وهنا إثبات للبرزخ:

فعلى ضوء الآية الأخرى: ﴿ أَمَننا . . وَأَخْيَتنا ﴾ (١) حيث تثبت الحياة البرزخية ، نفسر آيتنا هكذا: ﴿ وَكُنتُم أَمْوَتًا ﴾ أجنة في بطون أمهاتكم قبل إنشاء الخلق الآخر ﴿ فَأَخْيَكُم ﴾ بالحياة الدنيا ﴿ ثُمّ يُمِيتُكُم ﴾ عن الحياة الدنيا فصلاً للروح ببدنه المثالي عن هذا البدن ﴿ ثُمّ يُمْسِيكُم ﴾ لحياة أخرى هي أرقى ، إحياء عن الحياة البرزخية التي هي موت وجاه الأخرى ، أو إحياء بعد الإماتة عن الحياة البرزخية – وهو أحق وأحرى – وكما تدل الآية الأخرى: ﴿ أَمَّتنا الْمَنلَينِ ﴾ حيث الإماتة الأولى إماتة عن الحياة الدنيا ، فلتكن الثانية إماتة عن حياة أخرى إلى الحياة الأخرى ، فلولا أنّ هناك حياة وسطى: بين الدنيا والأخرى ، لم يكن للإماتة عنها معنى! .

فالفرق بين الآيتين أنّ آيتنا لا تحمل إلّا إماتة واحدة، وموتاً قبل الحياة الدنيا، وفي الأخرى إماتتان، وحاصل جمعهما أنّ كلّا من الموت والحياة ثلاث: موت قبل الحياة الأولى دون إماتة وهو الموت المطلق، وموت بالإماتة عن الحياة الأولى، وموتّ بالإماتة عن الحياة البرزخية.

ثم: حياة بعد الموت الأوّل، وحياة بعد الإماتة عنها، وحياة بعد الإماتة عنها، وحياة بعد الإماتة عن الثانية: الحياة الأولى ثم الوسطى ثم الأخرى، وآيتنا هنا لا تتكفل إلّا بيان الحياة الأخرى، إذ تواجه الناكرين لها، لا البرزخية التي هي على هامشها، تثبت بعد ما تثبت هي الأخرى.

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الآية: ١١.

فقيلة الناكرين للحياة البرزخية إن آيتنا تنكرها كما الآية الأخرى – وهي مثلها – لا تثبتها، حيث تشملان الموتتين والحياتين، إنها قولة فارغة هراء، حيث البون بيّن بينهما، وأنها موت وإماتة دون الأخرى: إماتتين، دلالة قاطعة هنا عليها، وسكوت هناك عنها!

فالقرآن يثبت الحياة البرزخية في قرابة عشرين آية نبحث عنها في طياتها، دون تصريح أو تلويح بإحياء فيها فإنها استمرارية للحياة الأولى بعد انفصال البدن عنها طالما يصرح في مئات الآيات بالإحياءين دنيا وأخرى، وتصرح آية وحيدة بإماتتين: تلويحة كتصريحة أن في البرزخ حياة، وإلا فالإماتة الثانية عماذا؟!

هذا ولأن الإماتة الثانية لا تزعج الصالحين لا يأتون في الأخرى بذكرها إلّا تــلــمـيـحــاً: ﴿أَنْمَا نَحْنُ بِمَيِّتِينٌ ﴿ إِلَّا مُوْلِنَنَا الْأُولَىٰ وَمَا غَنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا مَعْنَى .

وأما الكفار فتهمهم الموتة الثانية وأكثر من الأولى، فإنها تنقلهم إلى دار البوار جهنم يصلونها فبئس القرار، ولذلك يصرحون بها دون المؤمنين، وفي تصريحة يوم الدين حجة عليهم، وحجة للمؤمنين يوم الدنيا تدليلاً على حياة برزخية بين الحياتين.

ثم هذا الخطاب العام: ﴿كَيْفَ تَكُفُّرُونَ ﴾ يعني الحالة العامة السائرة لسائر الناس، لا الذين لهم حياة ثانية وإماتة أخرى في الحياة الدنيا: ﴿كَالَّذِى مَكَرَّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ . . . فَأَمَاتَهُ اللَّهُ مِاثَةً عَامِ ثُمَّ بَعَثَةً ﴾ (٢) و﴿الَّذِينَ خَرَجُوا مِن

<sup>(</sup>١) سورة الصافات، الآيتان: ٥٨، ٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٥٩.

دِينَدِهِمْ وَهُمْ أُلُوكُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللّهُ مُوتُوا ثُمَّ أَتَينَهُمْ (') ﴿ فَأَخَذَتَكُمُ اللّهُ مُوتُوا ثُمَّ أَتَينَهُمْ (') ﴿ فَأَخَذَتَكُمُ اللّهُ مُوتُوا ثُمَّ النّفُرُوهُ الضّافِقَةُ وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ ﴿ فَقُلْنَا أَضْرِبُوهُ إِنّهُ الْمَوْتَى ﴾ (۲) إحياءات وإماتات أخرى لبعض الناس، بتغضِماً كَذَلِكَ يُحِي اللهُ أَلْمَوْتَى ﴾ (۲) إحياءات وإماتات أخرى لبعض الناس، تدليلاً حسياً على أن وعد الله حق!

وترى كيف تحتج آيتنا على منكري المبدأ والوحي بنكران المعاد؟ لأنها تحمل دليل التطور بعد ما ثبت المبدأ والوحي بما مضى، قرن الدليل الحسي إلى العقلي إذا فـ ﴿كَيْفَ تَكُفُّرُونَ بِاللَّهِ﴾؟!.

ثم الموت هنا ﴿وَكُنتُم أَمُوتًا﴾ من باب العدم والملكة لا عدم الملكة، فكما يصدق على من مات عن حياة، كذلك الموت البدائي الذي تلحقه حياة، فلا يقال لما لا يقبل الحياة ميّت، وإنما لما يقبلها كما هنا، أو ما يستقبلها كما في الموت بعد الحياة، و﴿أَمْوَتًا﴾ هنا تعني الموت الثاني حيث الأول تخصُّ لفظة الإماتة دون ﴿وَكُنتُم أَمْوَتًا﴾.

ثم الرجوع إلى الله له درجات يتدرجها الراجعون، ابتداء من الموت في حياة برزخية فيها ثواب وعقاب مؤقت نظرة الأخرى، ثم الحياة الأخرى، ثم إلى موقف الحساب الختامي فالجزاء، فنحن إذا في مثلث الرجوع إلى الله، وكما آياته تشملها أحياناً: ﴿ هُو يُحْيِ وَيُعِيثُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (٤) وبعض منها بعضاً كما آيتنا و ﴿ اللهُ يَبَدُوا الْخَلْقَ ثُم يُعِيدُوهُ ثُم الِيَهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (٥) ﴿ وَالْمَوْقَ يَبَعُهُم اللهُ ثُم إليّهِ يُرْجَعُونَ ﴾ (١) حيث تدل على قاعدة مثلث الرجوع: موقف يَبعَهُم اللهُ ثُم إليّهِ يُرْجَعُونَ ﴾ (١) حيث تدل على قاعدة مثلث الرجوع: موقف

سورة البقرة، الآية: ٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآيتان: ٥٥، ٥٦.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٧٣.

<sup>(</sup>٤) سورة يونس، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الروم، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام، الآية: ٣٦.

الحساب، ومن ثم لا نجد تصريحة في الرجوع الثاني فحسب اللهم إلّا للمحات: ﴿ فَدْ يَعْلَمُ مَا أَنتُدَ عَلَيْهِ وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ فَيُنْتِنَهُم بِمَا عَلَواً ﴾ (١) حيث الإنباء بما عملوا بعد الرجوع إلى الله هو رجوع الحساب بعد رجوع الحياة ﴿ إِذَا مِتْنَا وَكُنّا زُاباً ذَالِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ ﴾ (٢) وعلّها صريحة في الثاني.

وترى أن الرجوع الثالث بعيد عن الثاني ولذلك يعطف عليه بتفريع البعيد ﴿ثُمَّ إِلَيْهِ رُبَّجُونَ﴾؟.

أقول: نعم: ﴿ ثُمَّ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يُنَائِقُكُم بِمَا كُنُمُّ تَعْمَلُونَ ﴾ (٣) وطبعاً هو بعد زمني بالنسبة لنا، وأما الله فلا: ﴿ إِلَى اللّهِ مَرْجِعُكُمْ جَيِعًا فَيُنَائِثُكُم بِمَا كُتُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ (٤) فلا مناحرة بين «ف وثم» لاختلاف المقامين، ثم لا نجد ﴿ ثُمَّ ﴾ إلّا في ثنتين بين إحدى عشر آية (٥) مما يؤكد القرب إلهيّاً، مهما كان بعيداً عندنا.

وهكذا نرى في آية قصيرة واحدة تُفتح سجلّة الحياة كلها ثم تُزوى وتُطوى معروضة في ومضة لقبضة الباري جلّ وعلا، ينشرها من همدة الموت قبل أيّة حياة، ثم يقبضها بهدمة الموت بعد حياة، ثم يُحييها مرة أخرى في الأخرى، ثم إليه ترجعون. . في استعراض سريع يرسم أدوار الموت والحياة، مذكّرة للمغفلين الناكرين لقاعدة الحياة!

<sup>(</sup>١) سورة النور، الآية: ٦٤.

<sup>(</sup>٢) سورة ق، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة، الآية: ١٠٥.

<sup>(</sup>٥) العشرة الأخرى هي: ٣: ٥٥ - ٥: ٨٨ - ٥: ١٠٥ - ٦: ١٦٤ - ١٠: ٣٢ - ٢٩: ٨ - ٣١: ١٥ - ٣٩: ٧ - ٦: ١٠٨ - ٣١: ٣٢.

ثم الثانية المذكورة فيها ﴿ثُمَّ﴾ ﴿مَتَنَعٌ فِي ٱلدُّنْيَ ثُمَّ إِلَيْهَا مَهْجِعُهُمْ ثُمَّ أُلِيقُهُمُ ٱلْهَذَابَ ٱلشَّدِيدَ﴾ [يونس: ٧٠].

ثم ينتقل بنا إلى جوِّ أوسع من هذه الحياة، في نعم وامضة رغم غامضة الحياة:

﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ كَكُم مَّا فِى ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ ٱسْتَوَىٰۤ إِلَى ٱلسَكَمَآءِ فَسَوَّنِهُنَّ سَبْعَ سَمَوَتَ ۚ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ۗ ﴾

هنا يرتفع بنا ربّنا من حمأة هذه الأرض وحياتها المغمورة المحصورة في معمورتها، إلى السماء والسماوات، وليرفعنا عن هذه المحدودة فنجنح بأفكارنا ومحاولاتنا وتصرفاتنا إلى عليّات الكون، ولنعرف أنه تعالى وتقدس خلقنا لأمر عظيم، أعظم من خدمة الأرض المتعة وسماواتها، فإنها كلها مخلوقة لنا، مستعبداً لها لصالحنا دون أن نعبد الآلة ونعشو عن ذكر خالق الآلة وغايتها، رغم دعايات أنصار المادة، المنغمسين في نزواتها المنظمسين عن غاياتها، المحقّرين دور الإنسان فيها، فكرامة الإنسان وسيادته واستعلاؤه على الكون لغاية معرفة الله، والحياة مع الله، وطاعة الله، هي القيم القمة من وراء هذه الآيات.

﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ﴾ وهمل من خالق إلَّا الله ﴿ خَلَقَ لَكُم ﴾: الناس كل الناس – ﴿ لَكُم ﴾ كأصل ولسائر الخلق وحتى الجان كفرع.

وتراه ﴿ لَكُم ﴾ - فقط - تعني هذا النسل الأخير؟ كما ﴿ وَأَنزَلَ لَكُمُ مِّنَ السَّمَآءِ مَآهَ ﴾ (١) ﴿ وَالْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ﴾ (٢) ﴿ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشَا وَالسَّمَآةَ بِنَآهُ ﴾ (٣) ﴿ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ النَّجُومَ لِلْهَنَدُواْ بِهَا فِي ظُلْمَنتِ ٱلْبَرِّ وَالْبَحْرُ ﴾ (٤)

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>۲) سورة الرحمن، الآية: ۱۰.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ٩٧.

﴿الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْمَتَلَ لِنَسْكُنُواْ فِيهِ وَٱلنَّهَارَ مُبْصِدًاً ﴾ (١) ﴿الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَنْعَامَ الْكَمُ الْأَنْعَامَ لِلرَّكَبُوا مِنْهَا الْأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمُ الْأَنْعَامَ لِلرَّكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُونَ كُمُ الْأَنْعَامَ الْآرَضَ ذَلُولًا ﴾ (١) ﴿الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا ﴾ (١) ﴿جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولًا ﴾ (٥). 
بِسَاطًا ﴾ (٥).

فهل إن خلق الأرض وما فيها، وجعلها مهداً وفراشاً ومهاداً وذلولاً وبساطاً وجعل الليل والنهار وما إليها من حياة أرضية ومستفيدة من السماء، هي هي كلها فقط «للناس»؟ هذا النسل الأخير؟

فكيف إذاً يهمل سائر من يستفيدون من الأرض ويفيدون، ومنذ أن تهيأت الأرض للسكنى؟ فبناء وأثاث للناس هذا الناس، يخلق قبل خلقه بملايين السنين؟

لا يمنع الخطاب أن يستغرق كلَّ الناس طوال الحياة الأرضية الصالحة لحياة الناس، إيحاءً بأن «الناس» ليس فقط هذا النسل الحاضر البادئ من آدم وزوجه مهما اختلفت أنساله منذ صلوح الأرض لسكنى الناس، في عقلياتها وسائر درجاتها كما يلوح لنا من آية الاستخلاف.

وبما أن «الناس» بين مختلف الخليقة الأرضية هم الأساس القمة في الخلق لذاك يختص بهم الخطاب تشريفاً، وعلى هامشه الجن وسائر الخلق المستفيدين من الحياة الأرضية.

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية: ٦٧.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) سورة غافر، الآية: ٧٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الملك، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٥) سورة نوح، الآية: ١٩.

وكما قد يختص بنا الخطاب تشريفاً لنا على سائر الناس، حيث يواكبنا نحن، إذ نزل القرآن في دورنا، وبينهما الخطاب لهذا النسل الأخير منذ آدم حتى القيامة الكبرى.

﴿ خَلَقَ لَكُم ﴾: كل أنسال الناس – النسل الأخير – الناس زمن الخطاب حتى القيامة – فإن هذا الخطاب – وكثير مثله – يوّجه على غرار القضايا الحقيقية، الشاملة للناس أيّاً كانوا وأيّان.

﴿ خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾: خلق لكم جميعاً - ما في الأرض جميعاً، فهو في ازدواجية الجمع، فكما الأرض بما فيها جميعاً خلق لكم، كذلك هي لكم جميعاً.

وها هما قاعدتان فقهيتان من أعمّها وأهمّها في التشريع الإسلامي: أصالة الإباحة في جميع الأشياء، وأصالة الاشتراك فيها.

فرهما في اللَّرْضِ بشملها وما في ظهرها وبطنها وما في جوّها، جمعاً لما في الأرض إلى الأرض، حيث ﴿فِي تعني الظرف، فظرف الأرض بمظروفها: بكلِّ حواياها وزواياها، بكلِّ أبعادها - ما صدق الأرض وما فيها - إنها جميعاً خلقت لنا جميعاً.

وبما أن ﴿ لَكُم ﴾ تفيد الانتفاع، فهنا الغاية من خلق الأرض وما فيها أن نتفع بها كما نشاء بما نشاء وحيث نشاء وأنّى، حتى يأتينا من الله حظر في: كيف ننتفع ومتى وأنّى وممّا ؟ وهي أصالة الإباحة في كافة التصرفات والانتفاعات، ولكنها تلميحة كتصريحة أن هذه التصرفات محددة بحدود الحفاظ على المنافع الفردية والجماعية، الفردية التي لا تضر بالمجتمع، والجماعية التي تحافظ على منافع الأفراد: أصالة الفرد والمجتمع، ولكنما المجتمع هو الأول والأولى إذا تناحرا، لمكان ﴿ لَكُم ﴾! فحرية التصرف فيما في الأرض هي مباحة مسموحة ما لم تناحر حرية الآخرين.

ثم وأصالة الاشتراك: «لكم جميعاً» فخلق الله ليس لناس خصوص أو أشخاص خصوص، وإنما «لكم جميعاً» أن تنتفعوا مما في الأرض جميعاً.

فكما الله إله الناس جميعاً دون اختصاص بناس دون ناس كذلك، رزقه هو لهم جميعاً دون اختصاص، إلّا أن يختصوا بما يقدّمون من أفكار وأعمال، فلهم ما لهم بما قدموا دونما اشتراك، ولهم ما للجميع ما لم يقدموا دونما اختصاص.

إذاً فالأرض بمائها وهوائها وكلائها ومعادنها وغاباتها، بما فيها وما عليها وما اللهاء وما عليها وما الله وما الله وما إليها، هي جميعاً للناس جميعاً، لا يحق لأحد أن يختص بنفسه منها شيئاً إلّا ما عمل وكدح: ﴿ يَتَالَيُهُمَا ٱلْإِنْسَنُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَىٰ رَبِّكَ كَدَّمًا فَمُلَقِيهِ ﴾ (١).

والاقتصاد الإسلامي اختصاصي في وجهات الأعمال بحصائلها، واشتراكي في خلق الله كخلق الله، رفضاً ليمينية الاختصاص الظالم في كلِّ شيء، ويسارية الاشتراك الغاشم في كل شيء، وإنما: اختصاص عادل واشتراك عادل، دون الكلمات والعبارات والدعايات البراقة، الجوفاء الخواء من الحقيقة، وإنما هو الحق كلَّه والحقيقة كلَّها.

ولأن جميع ما في الأرض مخلوق لنا فلنا أن ننتفع منها باستخدام العلم والعمل كدحاً في سبيل الانتفاع مما هبانا الله، ولنعبد الله على منه وإحسانه، ولماذا يسبقنا من لا يعرفون الله أو يكذبونه، ثم نحن المسلمين نعيش على هوامشهم ونحسب أننا نحسن صنعاً!..

وفي الحقل الفقهي لا نفهم من ﴿لَكُم﴾ هنا كما في غيرها إلّا حلية الانتفاع مما في الأرض، دون ملكية لعين الأرض والأرضيات، فإنها ليست من سعي الإنسان ولا يملك الإنسان – أياً كان – إلّا ما سعى: ﴿وَأَن لَيْسَ

<sup>(</sup>١) سورة الانشقاق، الآية: ٦.

لِلْإِنْكُنِ إِلَّا مَا سَعَىٰ... ﴾ (١) ضابطة عامة تعم النشآت الثلاث: الأولى والوسطى والأخرى (٢).

ولأن الأرض «لكم جميعاً» تستفاد ضابطة أخرى أن استثمارها ليس فوضى تستغله أكلة الأرض حيث يحرم الآخرون وهم شركاؤهم فيها! وإنما كلّ حسب حاجته وسعيه، ونصوص التحجير والإحياء والتعمير (٣) لا تعني وليست وجاه نصوص الآيات لتعني – أنها من أسباب ملكية رقبة الأرض، وفيها دلالات تناحرها تدليلاً على ما تدل عليه آياتها، ف «من أحاط حائطاً على أرض فهي له» (٤) و «من أحيا مواتاً فهي له» (٥) و «أيما قوم أحيوا شيئاً من الأرض – أو عمروها – وعمروها فهم أحق بها وهي لهم» (١) هذه لا تدل على أكثر مما تدل عليه آيتنا ﴿ خَلَقَ كَلُم ﴾ مع الأولوية الحاصلة بالإحياء والتعمير دون ملكية رقبتها، فإنها ليست من سعي عمّارها حتى يملكوها، فإنما يملكون ما سعوا لها «وله ما أكل منها فإن تركها أو أخربها فأخذها رجل من المسلمين من بعده فعمرها وأحياها فهو أحق بها من الذي رجكها من الماكية رقبتها من بعده فعمرها وأحياها فهو أحق بها من الذي

سورة النجم، الآية: ٣٩.

 <sup>(</sup>٢) فـ ﴿وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ﴾ [النجم: ٣٩] تشمل الكل ومنها الأولى – و﴿وَأَنَ سَعْيَمُ سَوْفَ
 رُئِن﴾ [النجم: ٤٠] تخص البرزخ، و﴿ثُمَّ يُجْرَنهُ ٱلْجَزّاتُه ٱلْأَوْفَ﴾ [النجم: ٤١] تخص الأخرى.

<sup>(</sup>٣) هو النبوي العامي: كما في (ج ٥ مفتاح الكرامة ص ٢٤).

<sup>(</sup>٤) هو النبوي العامى: كما في (ج ٥ مفتاح الكرامة ص ٢٤).

<sup>(</sup>٥) صحيحة عبد الرّحمن بن أبي عبد الله عن الصادق ﷺ (وسائل الشيعة).

<sup>(</sup>٦) صحيحة محمد بن مسلم عنّ الباقر ﷺ ففيها (أو) وفي أخر (و).

٧) صحيحة أبي خالد الكابلي عن الباقر عليه : وجدنا في كتاب على أن الأرض أله يورثها من يشاء من عباده والعاقبة للمتقين، أنا وأهل بيتي الذين أورثنا الأرض ونحن المتقون والأرض كلها لنا فمن أحيى أرضاً من المسلمين فليعمرها وليؤد خراجها إلى الإمام من أهل بيتي وله ما أكل منها حتى يظهر القائم. . . وهنا أحاديث أخرى تدلنا على انتقال الأولوية إلى من يعمرها بعد الذي يهملها كصحيحة معاوية =

فاشتراكية الأرض لها مرحلتان، أولى وهي قبل أن يسعى لها تحجيراً أو إحياء وتعميراً، فليست إذا أولى لأحد، وثانية هي بعد هذه الثلاثة أو واحدة منها، حيث الأولوية تخرجها عن اشتراكية الانتفاع، فإنه لمن استثمرها على حده، ولا تخرجها عن اشتراكية العين.

فإن تركها مستثمرها دون عذر أو حاجة كان لمن يحتاجها باستثمارها دون مشاكسة فيها، كما لو استثمر أكثر مما يحق لم يحق له إلّا قدره، وهو في الزائد عامل في الأرض ليس له إلّا أجرة المثل.

فحذار حذار على أكلة الأرض، فليس كما يزعمون أنهم يملكون مدّ أعينهم من أرض الله كما تمدهم أموالهم وأعوانهم، وإنما لكلِّ نصيبُه حسب المكانة والمكان والحاجة المراعاة فيها حاجات الآخرين، بالتحجير والإحياء والتعمير، فلو حجّر دون إحياء، أو أحيا دون تعمير مغبة استغلالها في غلائها زالت عنه هذه الأولوية المسموحة، وانتقلت إلى من يستغلها لحاجته أو حاجيات الآخرين.

وهاتان الضابطتان تسمحان لكل إنسان أن يستفيد من أرض الله التي خلق لهم جميعاً، كلَّ كما سعى وقدر الحاجة، دون إجحاف بحقوق الآخرين، فلا تبقى أرض صالحة معطلة، ولا عاطل عن استثمارها ولا عامل – فقط – لمن يستثمرها، قضية العدل والنصفة وإعطاء كل ذي حق حقه، حيث تقتسم الأولويات بين الساعين قدر الحاجيات، ثم هم في الزائد كعمال لأنفسهم وسواهم على سواء.

ومن حصائل هذا البحث أن الأرض - أيّة أرض - لا تُملك وإنما تُملك منافعها المحللة لمن أحياها، دون رقبتها إذ ليست مما سعاه محييها، والقاعدة الحاصرة القرآنية: ﴿وَأَن لَيْسَ لِلإِنسَانِ إِلّا مَا سَعَىٰ﴾ (١) تحصر الملك فيما يحصل بالسعي، وتحسره عما سواه، وليست الأرض سعياً لأحد إلّا اللهم إلّا منافعها لمن يحييها.

فإن قلت: الأموال الموروثة أو المهداة والتي تُنفق في حلها هذه أيضاً ليست مما سعى لها من يرثونها أو يُهدى ويُنفق لهم.

قلنا: أجل، ولكن كونها لسعاتها يسمح لهم أن يورثوها وينفقوها لمن يشاؤون فيملكها غير سعاتها بما ملكوها إياهم، قضية الملكية المطلقة لهم، فالمال – أي مال – إنما يُملك بالسعي أو التمليك، وليست الأرض من سعي محييها، ولا يملكها أحد – حتى يملكها من يشاء – إلّا الله ولم يملّكها لناس خصوص وإنما «لكم جميعاً».

﴿ خَلَقَ كُمُّم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّكَمَآءِ... ﴾.

وترى أنّ خلق هذه الأرض بما فيها مقدم على خلق السماء؟ أقول: نعم وأقول: لا! نعم: إنها خلقت قبل تسبيع السماء، فقبل نجومها ومصابيحها ومنها الشمس! ولا: فإنها خلقت مع دخان السماء أو بعده أم قبله: لا ندري، حيث انفجرت المادة الأمّ «الماء» فأزبدت زبداً خُلِقت منه الأرض وزملاءها: الست الأخرى، وثار منها دخان هو المادة السماوية الأولى.

فهنا الإشارة: ﴿ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّكَآءِ فَسَوَّىٰهُنَّ سَبْعَ سَمَوَٰتِۗ﴾ كتصريحة أن خلق الأرض بما فيها هو قبل تسبيع السماء، وكانت السماء وقتئذ سماء،

<sup>(</sup>١) سورة النجم، الآية: ٣٩.

مع الأرض أم قبلها؟ هنا لا ندري، وتجد التفصيل الأصيل في «فصلت» كما فصلناه على ضوء الآيات الثلاث<sup>(۱)</sup>.

فَوْمًا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا﴾ هنا هي رواسيها وبركاتها وأقواتها ثم من بعد ذلك سوّى السماء سبعاً وهي دخان لم تسوّ بعد سماء ولا سماوات فللسماء مراحل ثلاث: ١ - الدخان، ٢ - السماء مبنية واحدة، ٣ - السماوات السبع.

واللائح من آية البقرة والآيات من فصلت أن الأرض خلقت برواسيها وأقواتها قبل خلق السماء سبعاً، وإذ كانت دخاناً: ﴿ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانُ . . . فَقَضَلْهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتِ﴾ (٢).

وآيات النازعات تؤخر إخراج ماء الأرض ومرعاها وإرساء جبالها - بدحرها - تؤخرها عن بناء السماء، ولأن خلق الأرض ببركاتها وأقواتها كان قبل تسبيع السماء، فلا يعني بناء السماء في النازعات - قطعاً - تسبيعها، فإنما تطوير غازها إلى سماء واحدة هو أقل تقدير لبنائها: ﴿ أَنْتُم اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّ

بناها من أصلها الثاني «الدخان» المنبثق من المادة الأمِّ «ماء» (٤). وترى أن هذا البناء الأوّل للسماء هو قبل تكملة الأرض أم بعدها؟

<sup>(</sup>۱) ﴿قُلْ أَيِنَّكُمْ لَتَكَفَّرُونَ بِالَّذِى خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَلهُۥ أَندَادَأَ ذَلِكَ رَبُّ الْعَنَاكِمِينَ...﴾ [فصلت: ٩].

<sup>(</sup>۲) سورة فصلت، الآيتان: ۱۱، ۱۲.

<sup>(</sup>٣) سورة النازعات، الآيات ٢٧، ٣٣.

<sup>(</sup>٤) يأتي تفصيل البحث عن «ماء» المادة الام في آيتها في سورة هود.

آيات «فصّلت» تقدِّمها على هذا البناء، وآيات النازعات تؤخرها عنها، فهل هنا تنازع بين فريقي الآيات؟

أقول: هنا تكملة للأرض في أدوارها الأربعة بخلق رواسيها وبركاتها وتقدير أقواتها هي كلها قبل بناء السماء سماء إذ هي دخان كما في آيات «فصلت».

وهناك تكملة أخرى – بإرساء جبالها وإخراج مائها ومرعاها – هي بعد بناء السماء كما في النازعات، إذاً فلا تناحر بين الآيات.

وحاصل الترتيب التكويني، ١ - خلق الأرض ببركاتها وأقواتها كامنة فيها والجبال غير راسية في متونها، ٢ - بناء السماء برفع سمكها فإغطاش ليلها وإخراج ضحاها، ٣ - دحو الأرض فإخراج مائها المكنون ومرعاها، وإرساء جبالها المجعولة عليها فيها، ٤ - تسوية السماء سبعاً بعد هذا البناء وذلك الخلق، وقد توحي بفصل بناء السماء بين تكملتي الأرض: ﴿فَقَالَ لَمَا وَلِلْأَرْضِ الْقِيّا طَوْعًا أَوْ كُرُهَا ﴾ أن تأتي الأرض للتكملة الثانية والسماء لبنائها، ثم تسبيع السماء بعد هذا البناء وتلكما التكملتين.

أو قد تكون بناء السماء هي هي دخان السماء، فقبلها أو معها خلق الأرض ببركاتها وأقواتها والجبال من فوقها، وبعدها دحو الأرض بليلها وضحاها بإخراج مائها ومرعاها والجبال – من فوقها – أرساها في متنها.

إذاً فإتيان السماء لتسبيعها وإتيان الأرض للتكملة الثانية أما هيه؟(٢).

وترى ماذا تعني ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّمَآءِ ﴾؟ أقول: معاني الاستواء تختلف حسب اختلاف مواردها، متعدية بأداة وسواها، فمنها الاعتدال

<sup>(</sup>١) سورة فصلت، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٢) تفصيل البحث إلى الآيات في فصلت.

والتمام: ﴿وَلَمَّا بَلَغَ أَشَدَهُ وَاسْتَوَى ءَالَيْنَهُ مُكُمّا وَعِلْماً ﴾ (١) والاستقامة: ﴿فَاسْتَوَىٰ عَلَى شُوقِهِ ﴾ (٢) والإستقامة: ﴿فَاسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ آسْتَوَىٰ ﴾ (٣) والاستقرار: ﴿فَإِذَا السَّوَيْتَ أَنْتَ وَمَن مَّعَكَ ﴾ (٤) ، ﴿لِنَسْتَوُا عَلَى ظُهُوهِ ﴾ (٥) والتماثل: ﴿هَلَ يَسْتَوِى هُو وَمَن يَأْمُرُ بِالْعَدَلِ ﴾ (٢) وإتمام التدبير على سواء فيما عديت بإلى كما هنا: ﴿فَمُ السَّتَوَىٰ إِلَى السَّكَاءِ ﴾: أتم تدبيره إلى تسوية السماء سبعاً دونما تكلف رغم أنها سماء.

ومعنى المساواة مضمّنة فيها في كافة أحوالها، فالاستواء إلى السماء هو إتمام تدبيره إلى السماء، على سواء في ذلك بين الأرض والسماء فإنما هما وجاه خلقه وتدبيره سواسية سواء، دون عيّ ولا لغوب.

ولماذا ﴿فَسَوَّنِهُنَّ﴾؟ والسماء واحدة لا يرجع إليها ضمير جمع! وجمع السماء وهي السبع لا تسوى سبعاً، اللهم إلّا تحصيلاً للحاصل!.

أقول: السماء واحدة قبل تسبيعها، ولكنها لمشارفتها إلى سبعها اعتبرت كأنها سبع ﴿فَسَوَّتُ ۗ ﴿وَهُو بِكُلِّ كَأَنها سبع ﴿فَسَوَّتُ ۗ ﴿وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ ولذلك فهو على كل شيء محيط وبكل شيء قدير.

وطالما تنادي آيات من الذكر الحكيم - المستعرضة لخلق الكون - أن السماوات سبع، فقولة القائلين أنها بليارات حسب عديد الكرات، أو أنها الأجواء السبعة للمنظومة الشمسية، إنها قولة خاوية هُراء، فإن سماوات

<sup>(</sup>١) سورة القصص، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٤) سورة المؤمنون، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الزخرف، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٦) سورة النحل، الآية: ٧٦.

المفرِّطين هناك والمفرّطين هنا كلُّها مطويات كنقاط في السماء الأولى من السبع حسب القرآن وقد فصلت في «فصلت»(١).

كما وأن توجيه خلق ما في الأرض بتقديره دون إيجاده رغم المصارحة من متظافر الآيات، وزعم أن إيجاده مؤخر عن السبع السماوات، في اتفاق مزعوم، إن ذلك مما يضرب به عرض الجدار (٢) فالقرآن بنفسه وجيه لا يقبل التوجيه، وإنما علينا توجيه أفكارنا إلى مغازي آي الذكر الحكيم!.



<sup>(</sup>١) نفصل البحث حول السماوات في الآيات من فصلت وسائر آياتها، كل حسب دلالاتها.

<sup>(</sup>٢) في تفسير الآلوسي نقل الإمام الواحدي عن مقاتل واختار المحققون ولم يختلفوا أن جميع ما في الأرض مما ترى مؤخر عن خلق السماوات السبع بل اتفقوا عليه، إذا يجعل الخلق في الآية بمعنى التقدير لا الإيجاد، أو بمعناه ويقدر الإرادة يعني أراد خلق ما في الأرض جميعاً، وكذلك الخلق والجعل في آيات فصلت!

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِ كَذِهِ إِنِ جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةٌ قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِمَاءَ وَخَنُ نُسَيِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِسُ لَكُ قَالَ إِنِي أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى الْمَلَتِ كَلَّهُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى الْمَلَتِ كَلَّهُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمْ عَرَضُهُمْ عَلَى الْمُلَتِ كُنهُ وَقَالَ أَلْبِعُونِ بِأَسْمَاءِ هَمْ وُلاّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ قَالُوا عَلَى الْمُلَتِ كَنَا إِلَا مَا عَلَمْتَنَا إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴿ قَالُوا مَا عَلَمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

آيات أربع تبين موقف هذا الإنسان – السامي – بعد سائر أنساله في الأرض، أن جعله الله خليفة في الأرض، بعدما خلق له ما في الأرض كأنه هو فقط إنسان الأرض، وبعد أن أعطاه المعرفة التي يعالج بها خلافة الأرض، لئلا يخلد إلى الأرض ويتبع هواه ويفرط عن هداه، بل يتابع صراطه الإنساني الى الله، فيحقق في نفسه خلافة الله، فلنَعِش ردحاً مع هذه الخلافة السامية، بعين البصيرة وانشراح الصدر، في ومضات الاستشراف، مطلين على ساحته الأعلى، متطلعين إلى المشية العليا، حيث الجعل رباني فليكن الخليفة ربانيا، مثلاً أعلى للرب آية لربوبيته، لا مِثلاً ينوبه سبحانه السبحانه!

## ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً . . . ﴾ :

آية يتيمة منقطعة النظير في تصريح الخلافة الأرضية لهذا الإنسان، مهما تلمح لها وتلمع آيات أُخرى في إشارات.. يحق لنا أن نجد السير بهذه اليتيمة بكل إمعان وإتقان، في كلِّ لفظة أو لمحة، ولكي نحصل منها على معرفة منقطعة النظير.

﴿وَإِذَ لَهُ ترى ما هو المعطوف عليه هنا؟ لا نجد هنا معطوفاً عليه مذكوراً يناسبه، فليكن سراً بين الله ورسوله غير مذكور لنا، حيث الخطاب هنا له الله الله ذاتياً لا لنا. . فاذكر الله واذكر إذ قال ربك . .

﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهِكَةِ ﴾ ولماذا ﴿رَبُّكَ ﴾ لا «رَبِّ الْعالَمِينَ»؟ علّه لأن له الحظ الأعظم من هذه الخلافة، فهو الخليفة الأعظم والإمام الأقدم، ابن لآدم الأوّل صورةً وأبوه سيرة وسريرة!:

وإني وإن كنتُ ابن آدم صورة فلي فيه معنى شاهدٌ بأبوتي، كما وأعظم الأسماء التي علمها الله آدم هو الحقيقة المحمدية كما تأتي.

﴿...قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهِكَةِ إِنِّ جَاءِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةٌ ﴾: و﴿إِذَ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهِكَةِ إِنِّ جَاءِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةٌ ﴾: و﴿إِذَ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهِكَةِ إِنِّ خَلِقٌ بَشَرًا مِن طِينٍ ﴾ (١) ﴿...قِن صَلْمَلُلِ مِّن حَمَلٍ مَسْنُونٍ ﴾ (٢) ف «بشراً من طين من صلصال من حماً مسنون»، هو الخليفة في الأرض مهما اختلف هذا الخلق عن ذلك الجعل حيث خلق بشراً من طين ثم جعل إنساناً خليفة.

ثم ترى وماذا تعني الخليفة عامة وماذا هنا؟ إنها من الخلف: أن يأتي كائن خلف آخر ينوبه في كونه أو كيانه أو صفاته وأفعاله، وكأنه هو بَعده، مهما اختلفا في درجات، فلا بدّ إذا من مشاركة بينهما تهمُّه الخلافة، وتاء الخليفة للمبالغة، أنه يتابع ما للمستخلف عنه بجدّ بالغ وعزم فارغ، أو يزيد عنه كما هنا، أو ينقص أو يساوي كما في غيرها، على اشتراك ذلك المثلث

<sup>(</sup>١) سورة ص، الآية: ٧١.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، الآية: ٢٨.

من الخلفاء في المجانسة مع المستخلف عنه كوناً وكياناً قضية الخلافة في حقها وحاقها.

فهل إن هذا الإنسان - إذاً - خليفة الله؟ أن يخلف الله في ألوهيته في أرضه، كأنه غائب عن الأرض، فالإنسان له خليفة ونائب في الأرض؟ وله فوعَوَ الله السَمَاء إلَه وفي الأرض إلله في الأرض؟ وله الحكم في الأرض كما في السماء، وليس الرسل إلّا مبلغين عن الله، لا خلفاء أو وكلاء أو نواب عن الله! فلماذا الخلافة في الأرض؟

ولو أنها الخلافة الإلهية في الأرض لكانت الملائكة المخاطبون هنا أحرى أن يفهموها، فلماذا السؤال أو الاعتراض: ﴿ أَجَّمَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَآءَ﴾؟ فهل إن خليفة الله في فهم ملائكة الله يفسدون ويسفكون؟! وهم أنوار عارفون، لا يتهمون الرب فيما يخفى، فكيف فيما يجلو! فه ما علم الملائكة بقولهم أتجعل فيها.. لولا أنهم قد كانوا رأوا من يفسد فيها ويسفك الدماء (٢) فالخليفة هنا إنسان يخلف إنساناً مضى أم من ذا، لا أنه يخلف الله وسبحان الله أن يخلفه إنساناً أم مَن ذا.

لا نجد تصريحة ولا إشارة قرآنية على خلافة الله هذه، اللهم إلّا أن يجعل الله إنساناً خليفة عن سالفه، فقد يُسمّى خليفة الله ولا تعني أنه يخلف الله ومعاذ الله، وإنما الذي نصبه الله نائباً يخلف مثيله في منصبه، نبوة أو إمامة أم ماذا: ﴿ يَندَاوُدُ إِنَّا جَعَلَنكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (٣) ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَكُمْ عَلَيْكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (٣) ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَكُمْ خُلَفَاءً عَلَيْكُمْ أَنْ اللَّهُ وَيَكْشِفُ ٱللَّهُ وَيَكْشِفُ ٱللَّهُ وَيَكُشِفُ أَللُونَ عَلَكُمُ خُلَفَاءً خَلَفَاءً وَيَكُشِفُ ٱللَّهُ وَيَكْشِفُ ٱللَّهُ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءً اللَّهُ وَيَكْشِفُ ٱللَّهُ وَيَكُشِفُ اللَّهُ وَيَكُشِفُ اللَّهُ وَيَكُشِفُ اللَّهُ وَيَكُمْ خُلَفَاءً اللَّهُ وَيَكُمْ اللَّهُ وَيَعْمَلُكُمْ اللَّهُ وَيَكُمُ اللَّهُ وَيَكُمُ اللَّهُ وَيَكُمْ اللَّهُ وَيَكُمْ اللَّهُ وَيَكُمْ اللَّهُ وَيَعْمَلُكُمْ اللَّهُ وَيَكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ وَيَكُمْ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْ كُولُونُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ الللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَهُ الللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَهُ الللّهُ اللّهُ وَلَهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ ا

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف، الآية: ٨٤.

 <sup>(</sup>٢) تفسير البرهان ١: ٧٤ - العياشي عن هشام بن سالم قال قال أبو عبد الله عليه الله عليه . . .

<sup>(</sup>٣) سورة ص، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ١٦٥.

فمن المستحيل خلافة الله نفسه لأيّ من العالمين وحتى الحقيقة المحمدية في ﴿وَمَا نُحَمَّدُ إِلّا رَسُولٌ ﴾ (٢) و ﴿ يَسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً ﴾ (٣) فهو هو لا يخلف الله في أيّ من شؤون الألوهية والربوبية حتى ولا في بلاغ الأحكام، وإنما هو رسول، لا خليفة ولا نائب ولا وكيل، ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْمٍ مَ وَكِيلًا ﴾ (٥) ﴿ أَرَابَتُ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَاهُمُ هَوَيلُهُ أَنْ اللّهُمُ هَوَيلُهُ أَنْ اللّهُ مُ هَولِكُ أَنْ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴾ (٥) ﴿ أَنّ اللّهُ مُ هَولِكُ أَنْ اللّهُ مُ هَولِكُ أَنْ اللّهُ مُ هَولِكُ اللّهُ مُ هَولِكُ اللّهُ مُ هَولِكُ اللّهُ مُ هَولِكُ اللّهُ مُولِكُ اللّهُ وَكِيلًا ﴾ (١) .

فإذاً لا يكون أفضل المرسلين وأوّل العابدين وكيلاً لرب العالمين فهل هو بعد خليفة عنه، وهي أسمى المنازل وقمة المراحل؟ أو هل يكون آدم بذريته كلهم خلفاء الله؟ وليس أصفياءهم وكلائه!

أم أنه خليفة الملائكة حتى يستجيش مشاعرهم وضمائرهم لحدّ الاستفهام كأنه اعتراض: ﴿أَجَعَلُ...﴾؟

وهم عارفون أنفسهم أنهم معصومون ﴿يَخَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِم وَيَنْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ﴾ (٧) فلا يستخلف عنهم ربهم إلّا كأمثالهم أو أطوع منهم وأرقى! فلماذا يسألون ﴿أَتَجْعَلُ...﴾ أو قد كان يكفيهم ﴿وَثَحَنُ نُسَبِّحُ بِحَمِّدِكَ...﴾ دون تقصير، فلماذا الاستخلاف!

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الآية: ٦٢.

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، الآية: ١٤٤.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٢٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>۵) سورة النساء، الآية: ۱۷۱.

<sup>(</sup>٦) سورة الفرقان، الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٧) سورة النحل، الآية: ٥٠.

كما وأن الملائكة لم يكونوا ولن - من سكنة الأرض حتى يخلفهم خليفة في الأرض: ﴿ قُلُ لَوْ كَانَ فِي ٱلْأَرْضِ مَلَيْكَةٌ يَمْشُوكَ مُطْمَيِنِينَ لَلَّالَاتُ عَلَيْهِم مِن السَّمَاءِ مَلَكَ رَسُولاً ﴾ (١) ﴿ وَلَوْ نَشَاءٌ لَجَعَلْنَا مِنكُم مَلَيْكَةً فِي ٱلْأَرْضِ عَلَيْهِم مِن السَّمَاءِ مَلَكَ رَسُولاً ﴾ (١) ﴿ وَلَوْ نَشَاءٌ لَجَعَلْنَا مِنكُم مَلَيْكَةً فِي الْأَرْضِ يَمَا لَيْكُونَ فِي وَإِنَّهُ لِمِلْمُ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمْتَرُكَ بِهَا فِي اللَّهُ فَعِيلُ المملائكة في الأرض مستحيل حتى تقوم الساعة، فكيف يخلفهم إنسان الأرض وفيم يخلفهم؟ أم فيما هم يؤمرون في السماء، عزلاً لهم عن مقاماتهم فهم عُزَّل؟ يخلفهم؟ أم فيما هم الأرض؟ أم ماذا؟! سبحانك اللّهم هذا بهتان عظيم!

أو هم خليفة الجن، المفسدين في الأرض ومسفكين؟ وهم قد خلقوا قبلهم!: ﴿وَلَلْمَانَ خَلَقْنَهُ مِن قَالِ السَّمُومِ﴾(٣)؟

ولكنهم بعدُ لم ينقرضوا، أو لم يُبعدوا عن الأرض حتى يخلفهم فيها إنسان الأرض، ثم ولا نعرف خلافة للإنسان عنهم فيما لهم من حياة الأرض، فكيف يكون الإنسان إذاً خليفة عنهم في الأرض؟!

أو هم بنو الإنسان، حيث يخلف بعضهم البعض: ﴿وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خُلَفَآة مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوجٍ﴾ (٥) ﴿وَاذْكُرُوّا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَآة مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوجٍ﴾ (٥) ﴿وَاذْكُرُوّا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَآة مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوجٍ﴾ (٥) ﴿وَاذْكُرُوّا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَآة مِنْ بَعْدِ عَمَادٍ﴾ (٦).

وآية الخلافة: ﴿إِنِّ جَاءِلٌ...﴾ تعني خلافة آدم الأوّل ومن ثمّ بنيه، فليكن هو الخليفة الأصل ثم فروعه الفروع، وأن ﴿خَلِيفَةٌ﴾ تعني – على

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٩٥.

<sup>(</sup>۲) سورة الزخرف، الآيتان: ۲۰، ۲۱.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ١٦٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الآية: ٦٩.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الآية: ٧٤.

أكثر تقدير - هذا النسل أجمع: بأصله وفرعه، وعلى أقل تقدير: آدم وزوجه، فلا بد هناك على أية حال من مستخلف عنه قبل هذا النسل.

أم هم خليفة من سلفهم وانقرض من نسل أو أنسال ترابية عاقلة مكلفة أفسدت في الأرض وسفكت الدماء، فأهلكهم الله بأن قامت قيامتها وانقرضوا، فأبدلهم الله بهذا الإنسان وجعله خليفة عنهم؟..

وهكذا يبدو من آيتها هذه وسائر آياتها ورواياتها. .

فرهما علم الملائكة بقولهم: ﴿ أَتَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ اللَّهِ مَآءَ لُولًا أَنهم قد كانوا رأوا من يفسد فيها ويسفك الدماء» (١).

فهذه السابقة السيئة التي رأوها ممن سلف من الخليقة الأرضية هي التي استجاشتهم حتى سألوا، معترضين على الخليفة الأرضية: ﴿أَتَجْمَلُ...﴾ تكراراً لما سلف من إفساد وسفك، وما هي الحكمة إلّا مزيد الصلاح والعبادة ﴿وَنَحَنُ نُسَبِّحُ بِحَمِّدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُ ﴾ وهم لا يسبحون ولا يقدسونك!

فلم يكن يقنعهم ﴿إِنِّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ﴾ لو أنهم خليفة الله، إذ كانوا هم كذلك يعلمون أنه لا يعصى الله فلم يكونوا ليسألوا حائرين.

ولا – لو أنهم خليفتهم أنفسهم، إذ هم يعلمون من أنفسهم ما يعلمون من نزاهة وطهارة، فكيف كانوا إذاً يسألون؟

فإنما يقنعهم ﴿إِنِّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ ما ينبههم من غيب هذه الخليفة، خلاف ظهوره الذي مضى مثله، من إفساد وسفك، فلم يقل «إنهم لا يفسدون ولا يسفكون عيث هما معروفان متداولان في تاريخ الإنسان، وإنما ﴿إِنِّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾: من ميّزات هذه الخليفة في البعض من

<sup>(</sup>١) تفسير البرهان ١: ٧٤ - العياشي عن هشام بن سالم قال قال أبو عبد الله عليه الله ..

مصاديقها وأفرادها، من مُثُلِ عليا لا تصل أيدي ولا أفهام الملائكة إليها، وفيها جبرٌ كامل لمن يفسدون فيها ويسفكون الدماء من أفرادها.

وكما ﴿وَعَلَمَ ءَادَمَ الْأَسْمَآءَ كُلَّهَا... ﴾ ولكي يروا النموذج الأول من هذه المخليفة أنه يعلّمهم وهم تلاميذه، فضلاً عن الأسماء التي عُلِّم آدم وهم أشباح من الحقيقة المحمدية وسائر الخمسة!

فلأنهم خفيت عنهم حكمة المشيئة العليا في استخلاف هذه الخليفة، بما عرفوا ممن سبقها من إفساد وسفك وفتك، سألوا سؤالهم، فأجابهم الله بما يعلم من خير أكثري مع هذا الشر الجزئي!

هذه الجيوش من البراهين القرآنية نستجيشها لإثبات هذه الملحمة الغيبية التي تتفرد بها آيتنا اليتيمة هذه: ﴿إِنِّى جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةٌ ﴾ أنها خلافته لمن سبق من أنسال أمثاله، مع ما تساندها من روايات متظافرات مهما عارضتها أخرى مختلفات ومختلقات، فالأصل هو كتاب الله مورداً ومآلاً، جملة وتفصيلاً: ﴿وَاللَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِاللَّكِنَبِ وَأَقَامُوا الصَّلَوٰةَ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجَرَ الشَّلِعِينَ ﴾ (١).

فقد عاش قبل هذا الإنسان نسل أو أنسال ترابية عاقلة مكلفة (٢) لا

الأية: ١٧٠.

<sup>(</sup>٢) وقد تكون بعض الأجساد المكتشفة الضاربة إلى عشرات آلاف السنين قبل هذا النسل، قد تكون من الأنسال السابقة، دون أن تكذّب تاريخ هذا النسل.

ثم وهؤلاء الذين عاشوا قبل هذا النسل قد يسمون بالنسناس وهم ناس أشرار كما في تفسير نور الثقلين ١: ٥٨ عن علل الشرائع عن أمير المؤمنين علي عليه في حديث المخلافة: ثم قال للملائكة: انظروا إلى أهل الأرض من خلقي من الجن والنسناس فلما رأوا ما يعملون فيها من المعاصي وسفك الدماء والفساد في الأرض بغير الحق عظم ذلك عليهم – إلى أن قال –: البعاصي في الأرض خَلِيقَة فقالت الملائكة سبحانك أتجعل فيها . . . ».

وفيه (٥٩) عن كتاب التوحيد للصدوق عن أبي جعفر ﷺ حديث طويل يقول في آخره: لعلك ترى أن الله إنما خلق هذا العالم الواحد؟ أو ترى أن الله لم يخلق بشراً غيركم؟ بلى والله لقد خلق ألف ألف عالم وألف ألف آدم أنت في آخر تلك العوالم وأولئك الآدميين.

نعرفها، عرفتها الملائكة من ذي قبل فضاقت بها ذرعاً ففرحت بانقراضها، فرحة العبد لمولاه إذ يجده يعبد ولا يعصى، ثم تضايقت من جعل خليفة لها، دون أن تحسب حساباً لخلفيات سؤالها فجهّلهم الله: ﴿إِنِّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُ وَنَ أَنْ قَدْ تَكُونَ هذه الخليفة أعلى منكم في عبادة ربها، مهما كان فيها ببعض أنسالها فساد وسفك للدماء.

وترى أن سؤالها هذا يتنافى وعصمتهم، أن اعترضوا على الله لماذا المخليفة؟ واغتروا بما عرضوا من تسبيحهم وتقديسهم؟ وقد كذبوا كما قال الله: ﴿ أَنْ يُكُونِ إِلَّهُ مَا يَ هُلُونِ إِلَّهُ مَا يَ هُلُونِ وَهُم مِلَوقِينَ ﴾ وهم كما يعرفنا الله: ﴿ بَلْ عِبَادٌ مُكُرُونِ ﴾ لا يَسْيِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ لَيَّهُم مِن فَوقِهِم وَيَقَعَلُونَ سِبقوه بقولة السؤال دون نظرة الإيضاح من الله و ﴿ يَغَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوقِهِم وَيَقَعُلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ (١) فكيف ما يُؤمرُونَ ﴾ (١) فكيف لم يخافوه إذ سألوه، وكيف فعلوا ما فعلوه ولم يؤمروا؟

إن السؤال ليس نصاً ولا ظاهراً في الاعتراض، فإنما سألوا استيضاحاً إذ جهلوا كيف ﴿ جَاءِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾؟ ثم وذكر النعمة والرحمة ليس اغتراراً بل والتحديث بها مكرمة ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثُ ﴾ (٣) وكان ذكرها تتمة السؤال: إن كان جعل الخليفة للعبادة فنحن لها، وإن كان غير ذلك فبين لنا.

ثم ﴿إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ﴾ وإن كان تلميحاً بالكذب، ولكنه كذب جاهل لا كذب متعمد، فإنهم سألوا جاهلين كأن فيهم الكفاءة فلماذا هذه الخليفة؟ فقد كذبوا قاصرين لا مقصرين، وهكذا كذب يشمل العالمين أجمعين: أن

 <sup>(</sup>١) سورة الأنياء، الآيتان: ٢٦، ٢٧.

<sup>(</sup>۲) سورة النحل، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الضحى، الآية: ١١.

يجهلوا كثيراً مما يعلمه رب العالمين، فمنهم من يبرزه بسؤال وسواه كهؤلاء الملائكة، ومنهم من لا يسأل كالرعيل الأعلى من النبيين.

ثم ومن نقد الملائكة الخليفة الأرضية: ﴿ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ ﴾ ومقابلتهم لهذا النقد بما لهم: ﴿ وَخَنْ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُ ﴾ نعرف أن الشر كله يختصر في الإفساد والسفك، والخير كله في التسبيح بالحمد والتقديس لله، فليكن صحيحاً مصدّقاً عند الله إلّا في الآخرين، أن المعرفة هي القمة في الخير، التي تنتج تسبيحاً بالحمد وتقديساً أعلى وأحرى.

فالإفساد في الأرض يشمل كلّ فساد فردي يفسد فاعله، وجماعيّ يفسد مجتمعه، نفسياً أم مادياً، ومن أظهره جمعاً بينها سفك الدماء فإنه جماع الإفساد.

ولماذا تسبيح بالحمد وليس التسبيح وليس الحمد والتسبيح والحمد؟ أقول: لأن تسبيحه فقط دون حمد نفي بلا إثبات، والنفي ذريعة الإثبات، والحمد دون تسبيح إثبات ناقص لأنه إثبات بحدود المعرفيات ووصف له تعالى محدود و ﴿ سُبَحَنَ اللّهِ عَمّاً يَصِفُونَ ﴾ (١) وكذلك التسبيح والحمد دون رباط، حيث التسبيح ينفي والحمد لا يثبت ما يليق بساحته.

فأما التسبيح بحمده، فأن نحمده مسبحين منزهين لساحة قدسه عن إثباتياتنا المحدودة، وإنما: عالم = ليس يجهل. قادر = ليس يعجز.

موجود = ليس بمعدوم. . وهكذا في كافة صفاته الثبوتية ، ألّا نصفه في حدود أفكارنا بما نعرفه ونأنسه من صفات وإثباتات ، وإنما نسبحه بحمده: ننزهه في حمدنا إياه عما هو لزام حمدنا من حدود وتخيلات ، فإنما إثباتاتنا تنحو منحى نفي كل ما عندنا وفي عالمنا وحدود تصوراتنا وإدراكاتنا عن

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآية: ٩١.

ساحة قدسه، فالصفات الثبوتية تؤوَّل الى السلبية من نوع آخر، فهو إذاً «خارج عن الحدين حدِّ الإبطال وحدِّ التشبيه» لا منفيّ إطلاقاً، ولا مثبت له شبيه، فما أجمله وأحلاه: «التسبيح بالحمد»!

ثم ﴿وَنُقَدِّسُ لَكُ ﴾ تعني ما تعنيه و﴿ نُسَيِّحُ بِحَمِّدِكَ ﴾ وزيادة: أننا نعيش تقديساً لذاتك وصفاتك وتصرفاتك، وفي أنفسنا تعبداً لك وخشوعاً، وفي أفعالنا اتباعاً لك وبخوعاً.

ولكن ترى هل تكفي حياة التسبيح بحمد الله والتقديس لله لحدِّ ثابت ومقام معلوم: ﴿وَمَا مِنَّاۤ إِلَّا لَهُم مَقَامٌ مَعْلُومٌ ﴾ (١) لسان قالِ لهم يكشف عن حالهم الثابت إذ تدوم دونما تقدّم.

ثم وهل تكفي هذه دون معرفة لائقة بجناب قدسه؟ وفي هذه الخليفة الأرضية مَن هم فوقهم في هذه وتلك رغم أنهم سماويون؟

إذاً فالجواب: ﴿إِنِيَ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ﴾ هو على إجماله كلُّ الجواب، عن سؤال الإفساد والسفك، ورعونة التسبيح بالحمد والتقديس، بما علم آدم الأسماء كلها:

﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ الْأَسْمَآءَ كُلُهَا ثُمَّ عَهَنَهُمْ عَلَى الْمُلَنْهِكَةِ فَقَالَ ٱلْبِعُونِ بِأَسْمَآءِ مَلَوُلَاهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ وَمَا مُلَوَا سُبْحَنكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْمُعَلِمُ صَدِقِينَ ﴿ وَهَا مُلْعَا إِنْهَا أَلْبَأَهُم بِأَسْمَآمِمِمْ قَالَ ٱلْمَ أَقُل لَكُمْ إِنَّ أَعْلَمُ الْمُتَعَمِّمُ قَالَ أَلَمَ أَقُل لَكُمْ إِنَّ أَعْلَمُ عَنْهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَقَلَ اللَّهُ مَا لُهُدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكُنتُونَ ﴿ وَاللَّهُ وَالْمَانِ وَالْمَارُضِ وَأَعْلَمُ مَا لُهُدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكُنتُونَ ﴿ وَالْمَارِضِ وَأَعْلَمُ مَا لُهُدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكُنتُونَ ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ ال

وها نحن مع الملائكة ننظر بعين البصيرة، ونسمع بأذن صاغية، ونعي بقلوب واعية في ومضات الاستشراف، ما هذا السرّ الإلهي الذي اختصه الله

<sup>(</sup>١) سورة الصافات، الآية: ١٦٤.

بهذه الخليفة الأرضية، التي تخضع لديها رسل السماء الملائكية، وهو بذلك يسلّمها مقاليد الخلافة الأخيرة السامية، وكرسي التعليم للملائكة؟!

إنه كله في ﴿وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَشْمَآءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَهَنَّهُمْ . . . ﴾ فانظر ماذا ترى!

فهل الأسماء هنا هي - فقط - أسماء الأشخاص والأشياء؟ و«هم» و«هؤلاء» لا تعنيان إلّا ذوات عقلاء! ﴿ أُمُّ عَرَضُهُم ﴾ . . . ﴿ إِأَسْمَاءِ هَلَوُلآه ﴾! وومن ثمّ وما قيمة علم هذه الأسماء وكثيرون يعلمون كثيراً من الأسماء وليسوا بأفضل ممن لا يعلمونها، ولو أن الملائكة علمتها كما علم آدم لكانت مثل آدم كما آدم أنبأهم بها بما أمر الله.

فليس علم هذه الأسماء مما يتفاضل فيه، ولا أنه جناح من جناحي العلم بالله وتقوى الله، وهذه الأسماء إنما يحتاج إليها في تفاهم مسمياتها، والملائكة يتلقونها دون وسائط، ولا يحتاجونها كما يحتاجها الإنسان في الحاجيات الجماعية الأرضية!

أو أنها المسميات، حيث الاسم من الوسم (1): العلامة - الدلالة، ودلالات الأسماء اللفظية على المدلولات هي من أضعف الدلالات، فأعلى منها دلالات الذوات والأفعال والصفات على مدلولاتها فيما بينها، ثم دلالات الكائنات كل الكائنات على مكوّنها بدرجاتها، ثم دلالات الرعيل الأعلى من رجالات الله: بذواتهم وصفاتهم وتصرفاتهم وإرشاداتهم على الله

<sup>(</sup>۱) هذا أحدوجهي الاسم أصلاً وقيل أصله سمو من السمق: العلق، لأن تصغيره سمي، فلو كان من وسم: العلامة، لكان تصغيره وسيم، والعلامة أنسب له معنى، والعلق لفظاً، وعلهما معنيان أحياناً وأحدهما أحرى، أو يقال إن الاسم السمو يناسبه معنوياً كما اللفظي فإنه يعرف به ذات الشيء، فبه يرفع المسمى عن حضيض المجهول، ولكل وجه، والأوجه أن السماء من السمو: العلو والرفعة، والاسم من وسم: العلامة، أو ومن السمق أيضاً.

ثم الاسم قد يكون مأخوذاً من «شما» آرامية وعبرية، وهي تستقل عن مادة السماء: الرفعة، وذكرها في مادة السمو غفلة عن تحقيق أصل الكلمة.

ثم الذروة العليا منهم وهي الحقيقة المحمدية العظمى فإنها الآية الكبرى وأعظم أسمائه الحسنى بين الممكنات، بجنب ما لله من سائر الأسماء المحسنى، ﴿إَيَّا مَا تَدَّعُوا فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى ﴿ وَإِلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى فَادَعُوهُ اللَّهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادَعُوهُ اللَّهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادَعُوهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ الل

فأحرى بهم هؤلاء أن تعنيهم الأسماء التي علّمها آدم كلها: أنهم أنبياء الله ورسله.

ولكنما التعلّم لا يناسب الذوات، وإنما هو التعريف، ثم ويبقى السؤال كيف يفضّل آدم على الملائكة لأن الله علّمه دونهم، ثم كلّفه أن ينبئهم بها؟

في الحق إن الأسماء هنا مجمع الاسمين ألفاظاً وذوات، ولأن بداية المعرفة كانت بالنسبة للألفاظ صح التعليم، مهما انتهت الى معرفة الذوات، وقد تبين هنا لهذه الخليفة فضيلتان اثنتان:

الأولى لآدم حيث عُلِّم الأسماء ألفاظاً وذوات ثم لم ينبئ الملائكة بالذوات وإنما ﴿ إِأَسْمَآءِ هَلَوُلَآءٍ ﴾ وإن كانت تكشف أشباحاً من هؤلاء الذوات، ولكنه قليل بجنب ما عرّفه آدم من الذوات، تدليلاً على أن الملائكة ليست بالتي تتمكن أن تعرف أو تعرّف حقائق هذه الذوات، بياناً لكيانهم بما خلق الله: أنه محدود بما حدّد الله، دون هذه الخليفة التي منها آدم، فليس علمه محدوداً لحدّ، فهم: ﴿ وَمَا مِنَا إِلّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ ﴾ (٣) والخليفة: ﴿ وَقُل رّبٌ زِدْنِي عِلْما ﴾ (٤).

والثانية أن هؤلاء الذوات هي الأصيلة في هذه الخلافة، مهما كانت

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ١٨٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الصافات، الآية: ١٦٤.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الآية: ١١٤.

لأشباههم في الصورة الإنسانية تخلّفات وترذّلات من إفساد وسفك دماء، فإن هؤلاء الأشباح لا تشبه أشباهها في المعنى مهما شابهتها في الصور.

لذلك ﴿وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلَهَا﴾: أسماء هؤلاء الخلفاء كلها، وذواتهم بأشباحهم كلهم، تجنيداً وعرضاً لآدم أوّلاً لكي يعرف موقعه أنه يحمل في صلبه هذه الأمانات الغالية، وللملائكة لكي يعلموا: ﴿إِنِّ أَعَلَمُ من هذه الخليفة ﴿مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ فهناك البون الشاسع بينكم وبينه لحدِّ لا تعرّفون حقائقهم إذ لا تتمكنون، حيث هم في الذروة العليا، وما أنتم بها حتى تحيطوها معرفة وعلماً، فإنما أُنبئتم بأسمائهم لكي تتعرفوا حسب المستطاع إلى ذواتهم. قدر ما تعلمون: ﴿إِنِّ أَعَلَمُ مَا لَا نَعَلَمُونَ ﴾!

فالأسماء الذوات هي المعروضة هنا على ملائكة السماوات،: ﴿ مُ مَ مَ مَهُمُ مَلَى الْمَلَيْكَةِ ﴾ دون «عرضها» حيث العرض للذوات، ودون «عرفهم الملائكة» حيث العرض لمنظر من الأشباح، لا حقائقها كلها - لأن هؤلاء من غيب السماوات والأرض: ﴿ فَلَمَّ أَنْهَا مُمْ بِأَسْمَا إِمْمَ قَالَ أَلَمَ أَقُل لَكُمْ إِنْ أَقَلُمُ مِن غيب السماوات والأرض: ﴿ فَلَمَّ أَنْهَا مُم بِأَسْمَا إِمْمَ قَالَ أَلَمَ أَقُل لَكُمْ إِنْ أَقَلُمُ عَيْبَ السَّبَوَتِ وَأَلاَرْضِ ﴾ وهم - أو معظمهم - رجالات الله: النبيين والمرسلين: حقائق عاقلة محجوبة تحت حجاب الغيب: غيب السماوات والأرض، كشف الله لآدم منها أسماء وذوات، وأنبأ الملائكة بأسمائها بآدم، ولكن ترى: إنباء الأسماء فقط دون أي كشف عن حقائقها؟ إذا فكيف عرفت الملائكة فضلَهم، وعرفت فضل آدم بما عُلِّمهم دونهم!

فليكن في عرض هؤلاء الذوات على الملائكة، وإنبائهم بأسمائهم - ليكن في هذا الإنباء وذلك العرض تعريف مّا بالذوات، يكفي لهم إقناعاً: أنهم هم الأفضلون في الفضائل كلها، لحدّ لا يحيطون - وحتى - معرفة بجنابهم وعلماً بذواتهم كما يحق.

فهنا تعليم وعرض وإنباء نُحص آدم بتعليم الأسماء والذوات، وهو فوق

العرض والإنباء، حيث خُصَّ بهما الملائكة، فقد أنبأت بأسمائها بعد ما عرضت عليهم ذواتها، إلّا أن هذا الإنباء والعرض ما عُلِّمها الملائكة قدر ما علّم آدم بالتعليم!

فَعَرَضَها أَن عرِّفهم شبحاً من أشباحهم يستشرفونها من بُعد ولمَّا، وقد كان العرض بحيث تُستعرض منه أسماء المعروضين لمن يؤهل، وإلّا لم يكن معنى لـ: ﴿ أَنْبِتُونِي بِأَسْمَآءِ هَلَّؤُلَآءِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ لولا أن العرض يُنبئهم!

ثم وإنباء أسمائها زادتهم معرفة، ولحد الإقناع ﴿إِنِي أَعْلَمُ مَا لَا فَعْلَمُونَ ﴾: إنهم أعلى منكم محتداً وفي التسبيح والتقديس، دون إحاطة على هذه الحقائق النورانية التي تخطف الأبصار، فلا تبصر منها إلّا بحدود الإبصار، فلكلّ من العرض فالإنباء بالأسماء دوره في تعريف ذواتهم قدر إمكانية الملائكة، وكما أن تعليم الأسماء عرّف آدم الذوات والأسماء قدر إمكانيته فوقهم، لحد أصبح يُنبئهم بأسمائهم!

ذلك! ولم يكن آدم وقتذاك نبياً حيث ﴿وَعَصَىٰٓ ءَادَمُ رَبَّهُ - بعد ذلك - فَعَوَىٰ شَارُ مُ رَبَّهُ وَبُكَ مَا اللهدى فَعَوَىٰ شَابُ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ شَابُ اللهدى هما النبوة بعد إذ تاب عما عصى.

فر إِنَّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ في بداية الجواب، كان له دور الإقناع دون شهود، ولكنما العرض والإنباء لهما دور الإقناع بشهود، حتى أتى موقع المتنديد التذكير: ﴿ فَلَمَّا أَنْبَأَهُم بِأَسْمَآمِمْ قَالَ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ إِنِّ أَعْلَمُ غَيْبَ السَّهَوَتِ وَأَكْرُضِ وَأَعْلَمُ مَا نُبْدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكْنُبُونَ ﴾!

فقد عجزت الملائكة من استنباء أسماء هؤلاء بعد عرضهم عليهم،

<sup>(</sup>۱) سورة طه، الآيتان: ۱۲۱، ۱۲۲.

وكان العرض بحيث ينبئ، وعجزت أن تعرف حقائق هؤلاء الذوات المقدسة: الخلفاء، وكان الإنباء بعد العرض مما يعرَّف، وقد خص آدم عَلَيْ بتعليم الأسماء بالذوات دفعة واحدة، مما يدل على رجاحة ميزانيته عليهم (۱)، وعلى أفضلية هؤلاء الخلفاء كذلك.

وبطبيعة الحال حصلت لهم أشباح من المعرفة بهذه الذوات حسب الدرجات، ولكنما الحقيقة المحمدية لم تكن تظهر لهم ولا لآدم كما يحق، فقد بهروا وتحيروا منها، واستدلوا بما عرفوا مما دونها على تلكم القمة العليا<sup>(٢)</sup> وتعبدت لهم الطريق لكي يسجدوا لآدم كما أمروا!

. . . ﴿ فَقَالَ أَنْبِتُونِي بِأَسْمَآءِ هَلَوُلَآءِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ في دعواكم ﴿ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُ ﴾ وأنكم الأفضلون من هذه الخليفة - و ﴿ صَدِقِينَ ﴾ في سؤالكم ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا ﴾ ؟

فها أنتم لم تعرفوا أسماءهم بعدما عُرضوا لكم بأشباحهم فكيف تدعون؟ . . ثم وبعد أن تعرفوا أسماءهم فتزدادون بهم معرفة بعد ما أنبأكم آدم، فتعرفون من هم، فأين هم وأين أنتم؟!

﴿ فَلَمَّا آَلٰتِهَا مُ بِأَسْمَآمِهِمْ قَالَ... وَأَعْلَمُ مَا لَبُدُونَ ﴾ مما تـقـولـون ﴿ وَمَا كُنتُمْ تَكُنْبُونَ ﴾: وقد كتمه الله عنا إلّا ما بينه عن إبليس.

فقد «عجزت الملائكة على قربهم من كرسي كرامته وطول ولههم إليه

 <sup>(</sup>١) في معاني الأخبار وكمال الدين وتمام النعمة وعن الصادق على إن الله عَلَى علم آدم أسماء حججه كلها ثم عرضهم وهم أرواح على الملائكة فقال: ﴿ أَنْبِتُونِي بِأَسْمَاء هَاؤُلَاء إن كُنتُم مَديوِينَ ﴾ [البقرة: ٣١] بأنكم أحق بالخلافة في الأرض.

<sup>(</sup>٢) تفسير البرهان ١: ٧٣ عن تفسير الإمام الحسن العسكري عليه في آية الأسماء قال: أسماء أنبياء الله وأسماء محمد عليه وعلي وفاطمة والحسن والحسين والطيبين من آلهما - ثم عرضهم -: عرض محمداً وعلياً والأثمة على الملائكة، أي عرض أشباحهم وهم أنوار في الأظأة.

النبي في تعيين أفضل المخلوقين نقلاً عن آدم عليه أنني رأيت خمسة أشباح نورانية مكتوبة أسماؤهم على العرش في غاية العظمة والجلال والحمال والكمال والحسن والضياء والبهاء، حيث أغرقتني أنوارهم في الحيرة. .

قلت: يا رب! من هؤلاء، فإذ أنا ناظر الى العرش أرى هذه الأسماء: پار قليطا = محمد. إيليا = علي. طيطه = فاطمة. شِبّر = حسن. شُبّير = حسن.

"إني لِهَويوَه أَنَا لبرين وَارَخ لا الشّماى ولا أل ارعا ولاَ البردس ولا الكّهِين ولا الشّعر:». الكَهِين ولا الشّعر:».

«لولاهم لما خلقتك يا آدم ولا السماء ولا الأرض ولا الجنة ولا النار ولا الشمس ولا القمر».

«هَليلُوه لِت شُوق مِنّي محمّد انِوِّي دِأَلَهُ:» «هَللوني فإنه لا إله إلّا أنا ومحمد رسولي»(١).

<sup>(</sup>۱) هذه البشارة ينقلها جديد الإسلام في كتاب أنيس الأعلام ج ٢ عن النسخة السريانية من كتاب إدريس على في مكتبة الآثار في لندن المطبوعة ١٨٩٥ ص ١٨٩٥ ص ٥١٥ بالتفصيل الآتي . فيما كان إدريس النبي ببابل في معبده، ينقل هذه القصة بين جمهور من أصحابه: اختلف ولد أبيكم آدم على يوماً في : من هو أفضل الخليقة؟ - فقال بعضهم: إنه أبونا آدم إذ خلقه الله بيد قدرته ونفخ فيه من روحه وأمر ملائكته بتعظيمه وتكريمه وجعله معلمهم وخليفة في الأرض . وقال آخرون: الملائكة أفضل من أبينا فإنهم لم يعصوا الله ولن يعصوه، وأبونا آدم عصاه فأخرجه الله وزوجه من الجنة ، مهما تاب عليه وهداه ووعد المؤمنين من ذريته الجنة . وقال ثالثة إن أشرف الخلق هو الملك العظيم جبرئيل أمين رب العالمين .

زادت خلافاتهم فقال آدم: اسمعوا حتى أخبركم بمن هو أفضل خلق الله: لما خلقني الله ونفخ فيّ من روحه جلست فرأيت: . . .

وهكذا نرى في إنجيل برنابا ٣٩: ١٤ - ٢٨ ولكنه لم يأت إلّا بذكر الرسول محمد عليه المراجع كتابنا: رسول الإسلام في الكتب السماوية).

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِهِكَةِ السّجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِلْلِيسَ أَبَى وَالسّتَكَبَرُ وَكَانَ مِن الْكَفِرِينَ ﴿ وَقُلْنَا يَتَادَمُ السّكُنَ أَنتَ وَزَوْجُكَ الْجُنَةَ وَكُلاَ مِنْهَا رَعَدًا حَيْثُ شِتْتُمَا وَلَا نَقْرَيا هَلَاهِ السّبَحَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الطّلِمِينَ ﴿ وَالْمَهُمَا حَيْثُ السّبَعَلَى الْفَلِمِينَ الْطَالِمِينَ الْطَالِمِينَ الْطَالِمِينَ الشّيَطُلُ عَنْهَا فَأَخْرَجُهُمَا مِمّا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا الْهِبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبعْضِ عَدُولًا وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْلَقُلُ وَمَنتُعُ إِلَى حِينٍ ﴿ وَقُلْنَا الْهِبِطُوا مِنْهَا جَمِيعًا فَإِمْ كَانَتِهِ وَلَكُمْ فِي اللّذِي مُسْلَقً وَمَتَنعُ إِلَى حِينٍ ﴿ وَقُلْنَا الْهِبِطُوا مِنْهَا جَمِيعًا فَإِمَا يَالْمِيكُمُ وَلَكُمْ فِي اللّذِي مُسْلَقً وَمَتَنعُ إِلَى حِينٍ ﴿ إِلَيْ فَلْلَقِينَ عَادَمُ مِن رَبِّهِ كَالْمَتِ كَانَتُ مَلْكُولُ مِنْ اللّذِي مُ اللّذَى الرّبُومُ اللّذِي الللللّذِي اللّذِي الللّذِي اللّذِي اللّذِي الللللّذِي الللّذِي الللّذِي الللللللل اللللللللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ا

. . معركة مصيرية دائبة تنبثق بين خليفة الخير: آدم، وبين خليقة وتعظيم جلال عزه وقربهم من غيب ملكوته أن يعلموا من أمره إلّا ما أعلمهم وهم من ملكوت القدس بحيث هم، ومن معرفته على ما فطرهم عليه أن قالوا: ﴿ سُبْحَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَا ۚ إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا ﴾ (١) .

فيا لهذا النسل الأخير الإنساني من مكرمات جعلته خير الأنسال الترابية - لا فحسب! فقد فضّلته على ملائكة السماء، فلا أفضل منه في تاريخ التكوين: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنْسَنَ فِي آحَسَنِ تَتَوِيمِ ﴾ (٢) فليس في الخلق أقوم منه، اللهم

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ١: ٥٥ عن التوحيد للصدوق خطبة لعلى عَلَيْمَا للهُ يقول فيها: . .

<sup>(</sup>٢) سورة التين، الآية: ٤.

إِلَّا أَن يماثله من لا نعرفه: ﴿ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴾ (١) فمن هذا القليل الذي يزامله في هذه القوامة الحسنى؟ لا ندري!.

ثم اللهم إلّا أن لا يعرفوا كيانهم فيردون إلى أسفل سافلين، بعد ما خلقهم الله في أحسن تقويم، في ذلك التعليم والإنباء والعرض عرض لكيان هذه الخليفة في معرض القياس على الملائكة، ولكي يعلموا أن هذه الخليفة الترابية البشر، المخلوقة من تراب من حما مسنون، هي أعلى من ملائكة السماوات! ولكي يعلم الإنسان من هو، فليجدّ بالسير الى مثله العليا.

نكات مستدركات حول هذه الآيات:

٢ - ﴿ أَنْبِتُونِ بِأَسْمَآءِ هَـُؤُلآءِ إِن كُنتُم صَدِقِينَ ﴾: فـــــي ﴿ مَن يُقسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَآءَ ﴾ فإنه مهما حصل فهو أقل ممن مضى، وليس مع ذلك ممن يعنى من ﴿ خَلِيفَةٌ ﴾ فإنها هم الأسماء التي سوف تعرض عليكم وتُنبَّؤون بأسمائها.

أُو ﴿ صَدِقِينَ ﴾ في ﴿ وَنَحَنُ نُسَيِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُ ﴾ كأنكم أنتم الأعلون في هذا المسرح.

سورة الإسراء، الآية: ٧٠.

<sup>(</sup>Y) meçة الحجر، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الآيتان: ١٢١، ١٢٢.

أو ﴿ صَدِقِينَ أَنْبِتُونِي ﴾ في معرفة هذه الخليفة، أن تدفعكم للحكم عليها ولأنفسكم، أم ماذا؟

٣ - ﴿قَالُواْ سُبْحَنَكَ﴾: ننزهك عن أن نقول بغير علم، أو أن تجعل فيها
 من يفسد فيها . . أو أن نعلم قبل أن نُعلَّم - :

٤ - ﴿ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا ﴾ توحي أن علوم الملائكة إنما هي بالتعليم الإلهي وحياً دونما محاولة منهم أو تحصيل، كدحاً في تعلم أو تفكير، إلّا وحياً، ومن ميّزات الإنسان عدم انحصار علومه بهكذا وحي، فله استخدام مختلف الوسائل للحصول على علوم مهما قلت أو كثرت، ومهما أخطأ فيها لو سلك غير سبلها.

فعلم الوحي في الملائكة والناس على سواء في عدم تكلف التحصيل، ثم للإنسان علم زائد يحصل له بتحصيل، وهو ليس للملائكة دون وحي إلّا جهلاً، ولكنه للإنسان علم بعد علم الوحي، مهما تورّط في مجاهيل.

ف ﴿ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا ﴾ اعتراف ثان بقصورهم وجاه هذه الخليفة:
 ﴿ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ﴾ دون سواك، تعلم ما تفعل وتفعل ما تعلم: ﴿ ٱلْحَكِيدُ ﴾ في أفعالك كلُّها كما هنا وإنّما نحن الخاطئون!

هنا يحسن بنا عرض نظير القصة من الأصل السرياني لكتاب إدريس الشر: إبليس، عندما يؤمر الملائكة بالسجود لآدم، ندرس هذه المعركة بأجوائها وأرجائها ومخلفاتها ومعداتها من خلال الآيات التي تستعرضها تصريحاً أو تلميحاً وقد صرح بها في مواضيع سبعة (۱) هذه منها:

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ ٱلشَّجُدُوا لِآذَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِلَلِيسَ أَبَىٰ وَٱسْتَكَبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴾:

﴿وَإِذَ ﴾ قد تكون عطفاً على ﴿وَإِذَ قَالَ رَبُّكَ ﴾ ثم وعلى المحذوف في ﴿وَمَا كُنتُمْ تَكُنْبُونَ ﴾ إذ. . ﴿وَإِذَ قُلْنَا ﴾ بياناً لأهم ما كانوا يكتمون من الاستكبار عن السجود لآدم، كما حصل لإبليس ﴿وَكَانَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ ظهور العصيان إذ كان يكتم كفره.

وترى متى قال للملائكة اسجدوا لآدم؟ وكيف أمروا أن يسجدوا لآدم؟ وإذ لم يكن إبليس من الملائكة: و﴿ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ﴾(١) فلا يشمله أمر الملائكة فكيف أبى واستكبر، فهل عما لم يُؤمر؟!

إنهم أمروا أن يسجدوا لآدم قبل خلقه: ﴿إِذَ قَالَ رَبُّكَ لِلمَلَتَهِكَةِ إِنِي خَلِقًا بَشَكُرُ مِن طِينِ ﴿ إِنَّ قَالَ رَبُّكَ لِلمَلَتَهِكَةِ إِنِي خَلِقًا بَشَكُرُ مِن طِينِ ﴿ إِنَّ قَالَا مَنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عنه الله عنه .

وأما السجود لآدم، فهل المسجود هنا آدم عبادة؟ و ﴿ أَمَرَ أَلَا تَعَبُدُواْ إِلَا اللهِ وَالْمَرَ أَلَا تَعَبُدُواْ إِلَا إِيَاأً ﴾ (٣) فلا يمكن أن يأمر بعبادة غير الله، فإنها تسوية ضالة ظالمة بين الله وسواه: ﴿ تَاللَّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ تُبِينٍ ﴿ إِذْ نُسَوِّيكُم بِرَبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ﴾ (٤) شم ولا طائل تحت هذه العبادة اللّهم إلّا دفعاً لعبادة غير الله، اتباعاً لملائكة الله!

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>۲) سورة ص، الآيتان: ۷۱، ۷۲.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الشعراء، الآيتان: ٩٨ ، ٩٨.

أو أنها تكريم لخليفة الله، أن يسجد لآدم إكراماً له واحتراماً؟ فهكذا الأمر! فهل يأمر الله بهكذا تكريم لسواه، وفيه إهانة لساحته، وتشريك له معه في كرامته، وتسوية له في حرمته، ونيلٌ من محتده، فلم يكن الله ليسمح أو يأمر باحترام لآدم أو من فوقه، وفيه اخترام لساحة قدسه والاحترام درجات قمتها احترام العبادة فلا يحق إلّا للمعبود!

كما وآيات السجود تختصه – عبادة واحتراماً – بالله، وما ﴿وَخَرُّوا لَهُ سُجَّدًا ﴾ (١) من والدي يوسف له، إلّا كما سجد الملائكة لآدم، إذ تعنيان معنى سواء، دون أن تفسر إحداهما الأخرى!.

فعدم جواز التسوية بين العالي والداني، فضلاً عن الله وخلقه، إنه من المستقلات العقلية، والسجود هو الغاية القمة من مراحل العبادة عبادة، ومن الحرمة احتراماً أو شكراً، اللهم إلّا إذا كان بقصد الاستهزاء فليس إذا سجوداً، ومسرح البحث هنا هو سجود العبادة والاحترام دون اللعبة والاخترام، وهو - لا شك - منحصر في الله، منحسر عمن سوى الله مهما كان عظيماً، فلا عظيم بجنب الله!

أترى أن الله يأمر بما هو ضلال وظلم في نفسه، ولكي يرّغب إلى عبادة غيره أو احترامه كمثله سواءً.

والقرآن في عشرات الآيات يصرح باختصاص السجود بالله أيّا كان: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَا يَسْتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَيِّحُونَامُ وَلَامُ يَسْجُدُونَ ﴿ إِنَّ ٱلَّرِى أَترى أَنه تعالى يمدح الملائكة في اختصاص السجود به ثم يأمرهم أن يسجدوا لآدم، فإنما الخالق هو الذي يحق أن يُسجد له دون سواه، فلا تعني

<sup>(</sup>١) سورة يوسف، الآية: ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٦.

﴿ اسْجُدُواْ لِآدَمَ ﴾ إلّا ما تعنيه ﴿ وَلَمُ يَسَجُدُونَ ﴾ (١) بفارق أن هذه مطلق السجود لله، وتلك هي سجود الشكر حيث ﴿ لآدَمَ ﴾ و ﴿ لاَ سَنَّجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لللَّهَمْسِ وَلَا لللَّهُمُونَ ﴾ (٢) : فتوحيد للقمر وأسّجُدُوا لِللَّهَ مَا لَذِى خَلْقَهُنَ إِن كُنتُم إِيّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ (٢) : فتوحيد العبادة لله لزامه توحيد السجدة لله، ولأنه الخالق دون سواه و ﴿ هَلْ مِنْ خَلِنٍ عَبُرُ اللَّهِ ﴾ (٢) ﴿ وَأَنَ ٱلْمَسْنِجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴾ (٤) (٥).

ثم ولم يسبق لأحد من أنبياء الله، ولا لنبي الأنبياء محمد الله أن يسمح بالسجود أو الركوع له، ومناط السماح – لو جاز لآدم – هو فيه أقوى بما لا يحصى! ولقد كذّب كونه تحية الأنبياء (١) إذ «ما ينبغي لبشر أن يسجد لبشر» (٧) ولا «لأحد أن يسجد لأحد من دون الله يخضع له خضوعه لله ويعظم به السجود كتعظيمه لله» (٨) لا وحتى أن يُقبَّل رجل ولي من أولياء

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الجن، الآية: ١٨.

 <sup>(</sup>٥) راجع لتفسير الآية إلى ج ٢٩: ١٩٣ – ١٩٤ تجد بحثاً مفصلاً عن السجود.

<sup>(</sup>٦) روى أحمد بن حنبل في مسنده ٤: ٣٨١ - أن معاذاً لما قدم من اليمن سجد للنبي على فقال: يا معاذ! ما هذا؟ قال: إن اليهود تسجد لعظمائها وعلمائها ورأيت النصارى تسجد لقسسها وبطارقتها، قلت ما هذا؟ قالوا: تحية الأنبياء فقال على أنبيائهم.

<sup>(</sup>۷) الجصاص ۱: ۳۵ عن عائشة وجابر بن عبد الله وأنس أن النبي على قال: ما ينبغي لبشر أن يسجد لبشر ولو صلح لبشر أن يسجد لبشر لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها من عظم حقه عليها، «ورواه ابن ماجه وأحمد بن حنبل في مسنده ٤: ٣٨١ و٦: ٢٧ و٥: ٢٢٨ وروى ما في معناه أبو داود في سننه – نكاح: ٤٠.

<sup>(</sup>A) تفسير البرهان ١: ٨١ عن تفسير الإمام الحسن العسكري قال قال رسول الله على . . . ولم يكن سجودهم لآدم إنما كان آدم قبلة لهم يسجدون نحوه لله على وكان بذلك معظماً مبجلاً ولا ينبغي لأحد . . . ولو أمرت أحداً أن يسجد هكذا لغير الله لأمرت ضعفاء شيعتنا وسائر المكلفين من شيعتنا أن يسجدوا لمن توسط في علوم وصى رسول الله على .

الله، فهل "بقي شيء – بقي شيء الله، لو سوينا بينه وبين عباده احتراماً فضلاً عن عبادة! كما هُوى رجل على قدميه فقال فقي : تنح! دع عنك أفاعيل الأعاجم (٢) وما إلى ذلك من مواقف مشرفة للرسول في والأئمة من آل الرسول، مستنكرين الركوع أو السجود – مهما كان احتراماً دون عبادة لغير الله، ولهم! وهم من نعرفهم بفضلهم على آدم ومن فوقه، فكيف يختص آدم بسجود الملائكة، ثم يُحرم مَن هم أدنى منهم أن يسجدوا لمن فوقه، إن هي إلّا قيلة فارغة هراء، والله منها براء!

أم كان آدم قبلة لهم في سجودهم الله؟ والقبلة لا يُسجد له، وإنما يُسجد إليه السجود لآدم لا إلى آدم! ثم لا تفضيل له عليهم بالسجود إليه كقبلة، كما الرسول يسجد إلى القبلة التي هي دونه! والسجدة لآدم تحمل تكريماً له على الملائكة وفيهم إبليس القائل: ﴿أَرَهَيْنَكَ هَذَا اللَّيى كَرَّمْتَ عَلَى الشاكر، عَلَى الشاكر، اللهم إلّا إذا كان نعمة روحية من تعليم أو نبوة!

أم كان السجود لله شكراً على ما أنعم عليهم بمعلم كآدم، كما تقول: سجدت لولدي - لرزقي - لصحتي . . والمسجود هو الله لما أعطاك وحباك! فاللّام إذاً للغاية ﴿أَسَجُدُوا﴾ لله ﴿لِآدَمَ﴾ حيث خلقه الله لكم معلماً داعياً إليه

<sup>(</sup>۱) في الوافي باب المعانقة والتقبيل عن أبي عبد الله عليه قبل له: أعطني يدك أقبّلها فأعطاها ثم وجهك فأعطاه، ثم قال: ورجلك قال: هل بقي شيء؟ ثم قال: لا يقبّل وجه أحد ولا يده إلّا رسول الله أو من أريد به رسول الله – وفي حديث آخر: إلّا رسول الله أو وصي رسول الله.

<sup>(</sup>٢) في حديث لا أذكر مسنده أن أعجمياً أراد أن يهوي على قدمي رسول الله على فقال على الله الله الله الله فقال الله الله الأعاجم.

وفي تفسير الرازي ٢: ٢١٢ عن الثوري عن سماك بن هاني قال: دخل الجاثليق على علي بن أبي طالب فأراد أن يسجد له فقال على ﷺ: اسجد لله ولا تسجد لي.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ٦٢.

وسراجاً منيراً كما ﴿وَرَفَعَ أَبُويَةِ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَخَرُّوا لَهُ سُجَّداً﴾ (١): خروا سجداً لله ليوسف حيث وجدوه حيًا عزيزاً، فليس يعني السجود هنا وهناك لآدم أو يوسف أنه المسجود له، وإنما مسجود لأجله المعبر عنه بـ «له» ﴿لِآدَمَ﴾!

فاللام الأولى للمسجود له والثانية للمسجود لأجله (٢) تحذف الأولى حين تحذف اعتماداً على الضرورة العقلية والقرآنية وسائر كتابات السماء أن لا سجود إلّا لله، عبودية أو احتراماً أم شكراً.

وقد يجوز أنهم سجدوا إليه كقبلة، سجوداً لله: ﴿اسْجُدُواْ لِآدَمَ﴾: لله شكراً لما خلق آدم، متوجهين إليه كقبلة، حيث كونه وسيطاً بينهم وبين الله في سجودهم وسائر عباداتهم لله.

ف «إنما كان آدم قبلة لهم يسجدون نحوه لله وكان بذلك معظماً مبجّلاً»(٣) أم أنهم سجدوا عليه كتربة يسجد عليها؟ ولكنما الملائكة ليست لتسجد على شيء فإنها ساكنة السماء لا ساكنة الأرض! وليس هنا السجدة «على» بل السجدة «ك»!

ولكن «لـ» في السجود، دون «إلى» أو «على» ينحّي هذا السجود عن هاتين اللّهم إلّا معنيّاً ضمنياً ما صلح معنوياً كالقبلة، دون كونه كتربة يسجد عليه!

أو أن لامه للانتفاع «اسجدوا لينتفع آدم»: اخضعوا لأمر الله في تحقيق مصالح آدم لحاجياته الحيوية نفسية ومادية، وكما نراهم هكذا يعملون، من ملائكة الوحي والمدبرات أمراً أم ماذا.

<sup>(</sup>١) سورة يوسف، الآية: ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ٣: ٢٠٤ - ولأهل العربية وجه آخر وهو أن يجعل اللام في قوله: ﴿وَيَخَرُّواْ لَمُ سُجَدًا﴾ [يوسف: ١٠٠] - وقوله: ﴿رَأَيْنُهُمْ لِي سَنِجِدِينَ﴾ [يوسف: ٤] - لام من أجل: فالمعنى: وخروا من أجله سجداً لله شكراً.

<sup>(</sup>٣) تفسير البرهان ١: ٨١ عن تفسير الإمام الحسن العسكري عليه ..

أو أنه يحمل مثلث المعنى: أن آدم كان قبلة والمسجود هو الله سجدة شُكر لله، وخضوع في صالح آدم لأمر الله، والآية تتحملها كلها، ما دام المسجود هو الله دون آدم، ولأن «سجد» لازم فليتعد بشيء، فلام «لله» هي للتعدية.. اسجدوا لله» واللام في غير الله لغيرها كما في سجدة الشكر «لآدم وليوسف» إذ تعنيان: اسجدوا لله لآدم أو ليوسف!

ومهما يكن من شيء ففي هذا السجود لآدم مكرمةً له وشكرٌ لله أن يُسجد له لله لما أنعم، لمّا أنعم، فله الشكر بما أنعم وألهم (١).

وهل يا ترى أن الملائكة كيف سجدوا؟ لا شك أنهم تطامنوا في غاية التذلل والخنوع، وأما كيف فلا ندري، فلكل كائن هيئة خاصة لسجوده كما يناسبه، أم دون هيئة وإنما حقيقة السجود كما ﴿وَيِنّهِ يَسْجُدُ مَن فِي السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكُرْهًا وَظِلَائُهُم ﴾ (٢) ﴿ وَالنّجُمُ وَالشّجُرُ بَسّجُدَانِ ﴾ (٣) ولا شك ليس يسجد كل الكائنات كما نسجد بوضع الجباه على الأرض، ولا سيما في السجود التكويني كرها أن ذواتها خاضعة لإرادة الله، مسيّرة في قبضة الله دونما تمنّع، لا فحسب، فحتى الإنسان حيث يؤمر بغاية الخضوع أحياناً دون هيئته الخاصة كما الخضوع للقرآن – التام –: ﴿ وَهَا لَمُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَإِذَا اللهِ وَإِذَا اللهِ عَلَى السّجود عند قراءة القرآن أن السّجود عند قراءة القرآن السّبود السّ

<sup>(</sup>۱) ومن أغرب ما نراه في هذا المسرح اختلاف الشيخين الأعظمين المفيد والطوسي في ماهية الشيطان؟ اختلاف التناقض – قال في البيان: كان إبليس من الملائكة بدلالة استثنائه من جملتهم وهو المروى عن أبي عبد الله والظاهر في تفسيرنا وأخبارنا.

وقال الشيخ المفيد إبليس كان من الجن ولم يكن من الملائكة وقد جاءت الأخبار بذلك متواترة عن أثمة الهدى وهو من مذهب الإمامية.

أقول: ليتهما استندا فيما ذهبا إليه إلى كتاب الله، دون أن يقعوا في فخ دعوى التناقض بين متواتر الأخبار!

<sup>(</sup>۲) سورة الرعد، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الرحمن، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الانشقاق، الآيتان: ٢٠، ٢١.

ككلً، وهو لا شك غير سجدة التلاوة في آياتها الخاصة، حيث الموضوع هنا القرآن كلُّه، فلتكن غاية الخضوع استماعاً وإنصاتاً وتفهماً وتصديقاً وتطبيقاً، وهي هنا السجدة كما قد تكون السجدة حالة المشي، فلا يمكن أن تكون الهيئة الخاصة في الصلاة كما أمر بنو إسرائيل حين دخول القدس: ﴿وَإِنْ عُلُوا الْبَابُ سُجُكا ﴾ (١) فغاية الخضوع حالة المشي الدخول، هي التطامن إلى الأرض كما يستطاع، وهو أركع من الركوع، وأرفع من السجود!.

فالسجود بكافة صنوفه في هيئات خاصة أو دونها، له معنى واحد: «غاية الخضوع»: طوعاً أو كرهاً بأرجائه وأجوائه، مهما اختلفت شاكلته وحالاته وغاياته، اللهم إلّا هتكاً وهزاً!

إذاً فلا تهمنا وتعنينا أن الملائكة كيف سجدوا ويسجدون، وبعدما سكت الله عنها، وإنما أنهم خضعوا للغاية وتذللوا للنهاية بما لا يحق إلّا لله، فسبحان الله عما يصفون!.

### ﴿ فَسَجَدُوٓ ا إِلَّا إِنْلِيسَ . . . ١٩٥٠ :

لا شك أن إبليس لم يكن من الملائكة كوناً في أصله وهيئته مهما كان منهم في كيانه وظاهر عبادته، فقد ﴿كَانَ مِنَ الْجِنِّ فَفَسَقَ عَنَ أَمْرِ رَبِّهِ ۗ ﴿ كَانَ مِنَ الْجِنِّ فَفَسَقَ عَنَ أَمْرِ رَبِّهِ ۗ ﴾ (٢) ولو كان من الملائكة لم يفسق عن أمر ربه: ﴿بَلْ عِبَادٌ مُكْرُمُوك ﴿ لَيْ لَا يَسْبِقُونَهُ اللّهُ الللّ

سورة البقرة، الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء، الآيتان: ٢٦، ٢٧.

<sup>(</sup>٤) سورة النحل، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنبياء، الآية: ٢٠.

كما وأن الملائكة أيضاً تعترف أن الجن لا تسانخهم ولا تجانس: ﴿وَيَوْمَ يَعْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ اللّمَكَتِكَةِ أَهَنُؤُلَآءِ إِيَّاكُمْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴿ قَالُواْ سُبْحَنَكَ أَنَتُ وَلِيُّنَا مِن دُونِهِمْ بَلَ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِئَنَ ﴿ إِنَّاكُمْ (١).

ومن ثم فإبليس له ذرية: ﴿أَفَنَتَخِذُونَهُ وَذُرِّيَتَهُ وَأَوْلِكَآءَ مِن دُونِ﴾ (٢) ولا ذرية إلّا بين ذكر وأنثى، والجن منهم نساء ومنهم رجال: ﴿وَأَنَثُمْ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ الْإِنِسِ بَوْدُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ الْجِنِّ﴾ (٣) والملائكة لا ذكور فيهم ولا إناث: ﴿وَجَمَلُوا الْمِنْكَةِ لَا ذَكُور فيهم ولا إناث: ﴿وَجَمَلُوا الْمَلْتَهِكَةَ اللَّذِينَ هُمْ عِبَدُ الرَّمْنِ إِنَانًا أَشَهِدُوا خَلَقَهُمْ ﴾ (٤) وإذ لا إناث فيهم فلا رجال أم – على أقل تقدير – ليست لهم ذرية فإنها بين رجال وإناث!.

فترى إذ لم يكن إبليس من قبيل الملائكة فكيف يشمله أمر السجود الخاص بالملائكة: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيْكَةِ﴾؟ وكيف يعتبر عاصياً إذ لم يسجد، أفعصياناً دون ذنب؟!

إنه أمر ولعله مرتين، إحداهما: ﴿مَا مَنَكَكَ أَلَّا تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْتُكُ ﴾ (٥) كما وهو معترف بالأمر: ﴿فَسَجَدُوٓا إِلَّا إِلِيسَ قَالَ ءَأَسَجُدُ لِمَنْ خُلَقَتَ طِيـنَا﴾ (٦) وإلّا كان يعتذر ويعترض بعدم الأمر!

فلقد شمله أمر الملائكة - كما وعلّه اختصه أمرٌ ثان - شمله حيث كان في العبادة بكيان الملائكة، وحتى في مكان الملائكة، فعدّ منهم من حيث الملائكية الروحانية، مهما اختلف عنهم في غيرها، عبد الله معهم كما كانوا يعبدون، ردحاً بعيداً من الزمن نفاقاً عارماً كافراً، حتى أظهر مكنونه إذا

<sup>(</sup>١) سورة سبأ، الآيتان: ٤٠، ٤١.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الجن، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الزخرف، الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٦) سورة الإسراء، الآية: ٦١.

أمر (١) ف ﴿ أَبِنَ وَٱسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾: كان إذ كان مع الملائكة من الكافرين المنافقين.

وهنا الاستثناء متصل، وعلى انفصالها فالوجه أنه لم يكن منهم لا كوناً ولا كياناً، ولكنه إذ أمر شخصياً بالسجود: ﴿مَا مَنَعَكَ أَلّا نَسَجُدَ إِذَ أَمَرَتُكُ ﴾ (٢) اعتبر هنا في ردف المأمورين وليس منهم في غيره، وعل الفائدة هنا أتم، إذ الاستثناء المنقطع تفيد الاستغراق: لم يبق منهم أحدٌ إلّا سجد، فلم يعص منهم أحدٌ اللهم ﴿إِلّا إِلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ فَفَسَقَ عَنَ أَمْرِ رَبِّمِ ﴿ الله وأَما هم: ﴿فَسَجَدَ الْمَلَتِهِكَةُ كُلُهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ (٤) مما يؤكد استغراق الأمر بالسجود.

﴿ فَسَجَدُوٓا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَىٰ وَاسْتَكُبُرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾: وهـنـاك تـفـاصـيـل وتعاليل من قياس إبليس لمّا ترك السجود لآدم، أجمل عنها هنا وفصّلت في

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين (۱: ٥٥) عن تفسير القمي حدثني أبي عن ابن أبي عمير عن جميل عن أبي عبد الله على قال: ستل عما ندب الله المخلق إليه أدخل فيه الضلال، قال: نعم والكافرون دخلوا فيه لأن الله تبارك وتعالى أمر الملائكة بالسجود لآدم فدخل في أمره الملائكة وإبليس، كان مع الملائكة في السماء يعبد الله وكانت الملائكة تظن أنه منهم ولم يكن منهم، فلما أمر الله الملائكة بالسجود لآدم أخرج ما كان في قلب إبليس من الحسد فعلمت الملائكة عند ذلك أن إبليس لم يكن منهم فقيل له عليه فكيف وقع الأمر على إبليس وإنما أمر الله الملائكة بالسجود لآدم فقال: كان إبليس منهم بالولاء ولم يكن من جنس الملائكة وذلك أن الله خلق خلقاً قبل آدم وكان إبليس منهم حاكماً في الأرض فعتوا وأفسدوا وسفكوا الدماء فبعث الله الملائكة فقتلوهم وأسروا إبليس ورفعوه إلى السماء فكان مع الملائكة يعبد الله إلى أن خلق الله تبارك وتعالى آدم.

أقول: لعلّ الجمع بين معرفتهم لإبليس وعدمها أن الذين قاتلوه هم عرفوه دون سواهم. ثم أقول: وفي معناه إن إبليس لم يكن منهم، رواه في أصول الكافي عن علي بن إبراهيم عن أبي عبد الله عليها. .

<sup>(</sup>۲) سورة الأعراف، الآية: ۱۲.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف، الآية: ٥٠.

 <sup>(</sup>٤) سورة الحجر، الآية: ٣٠.

سائر آياتها الست الأخرى، ندرسها في طياتها، وهي في صيغة واحدة: ردِّ على الله ورَدِّة عن شرعة الله بقياس فيه إبلاس: ﴿ أَنَا خَيْرٌ مِنهُ خَلَقْنَنِ مِن نَارٍ على الله ورَدِّة عن شرعة الله بقياس فيه إبلاس: ﴿ أَنَا خَيْرٌ مِنهُ خَلَقْنَنِ مِن اللهِ عَنْ خَلَقْتَهُ مِن صَلْصَدُلِ مِنْ خَلْو مَن صَلْصَدُلِ مِنْ خَلْمِ مَنْ خَلْقَتَهُ مِن صَلْصَدُلِ مِنْ خَلْمِ مَنْ خَلْقَتَهُ مِن صَلْصَدُلِ مِنْ خَلْقَتَهُ مِن صَلْصَدُلِ مِنْ خَلْقَتَهُ مِن صَلْصَدُلُ مِن صَلْصَدُلُ مِنْ خَلْقَتَهُ مِن صَلْصَدُلُ مِنْ خَلْقَتَهُ مِن صَلْصَدُلُ مِن صَلْصَدُلُ مِنْ خَلْقَتَهُ مِن صَلْصَدُلُ مِنْ حَلْقَتَهُ مِن صَلْصَدُلُ مِنْ خَلْقَتَ مِنْ صَلْحَدُلُوا اللهِ اللهُ اللهُ

وهنا نجمل كما أجمل الله وما أجمله شمولاً ﴿ أَبِنَ وَٱسْتَكْبَرُ ﴾: أبى أن يسجد كما أمر الله، واستكبر على آدم وعلى الله، على آدم حيث عدّه أدنى منه لأن جنسه - كما زعم - أعلى من جنسه، وعلى الله حيث رد حكمه بقياس، تجهيلاً لله وترقّعاً عليه كأنه أعلم منه في مناطات الأحكام، فليس إذاً كفره لأنه ما سجد حيث التاركون من المسلمين للسجود كثيرٌ وما هم بكافرين، إذ يأبون دون استكبار، وإنما لاستكباره. لرده حكم الله ومحادّته لله، وما أكفره من يحاج الله، فإنه ليس فقط تكذيباً لله، بل وترفعاً وطغياناً على الله، فهو أنحس من أيّ شركٍ أو كفر أو إلحاد، ولذلك فهو زعيم الضالين أجمعين.

إن "إبليس" كلما يذكر فهو زعيم الشياطين، طالما الشيطان يعمه وسائر الشياطين، وإن أخطر مواقفه وأكفرها هو رده على رب العالمين، فاختص في موارده به إبليس": إحدى عشر موضعاً من الذكر الحكيم، طالما الشيطان يذكر في (٦٨) والشياطين في «١٧» زائداً على جنوده الشياطين باسميه في يذكر في (٦٨) موضعاً: ثنوي الاسم وثالوثي الموقف: إبليس - شيطان - شياطين: بشخصه وحزبه.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>۲) سورة الحجر، الآية: ۳۳.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ٦١.

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف، الآية: ٥٠.

والإبلاس حزن معترض من شدة البأس، وقطع، وانقطاع حجة، وحيرة، وقنوط، وقطع رجاء، وانكسار، وحزن، وإيقاع في البلس: الالتباس.

وإبليس يجمع في نفسه جميع هذه المعاني لاسمه: حزناً على ما كُرِّم عليه آدم وطُرد، وقطعاً للجنة والناس من الوصول إلى مأمولهم، مع انقطاع حجته أمام الله وأمام الخلق، وحيرة فيما تورط فيه ووقع من هوّات، وقطع رجاء لنفسه عن رحمة الله ولغيره أيضاً عن مغفرة الله، وانكسار في كافة الحقول الدعائية أمام عباد الله، وحزن مما يجاهدون في سبيل الله، وإبلاس لهم فيما يعتنقون من شريعة الله، وكل ذلك تجمعها ﴿أَبِنَ وَاسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ الْكَيْفِينِكَ﴾.

﴿ وَقُلْنَا يَتَهَادَمُ اَسَكُنْ أَنتَ وَزَقِجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِثْتُمَا وَلَا نقرَيَا هَلَاهِ الشَّيَطُنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيرٍّ وَقُلْنَا الشَّيَطُنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيرٍّ وَقُلْنَا الشَّيَطُنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيرٍّ وَقُلْنَا الشَّيَطُنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيرٍ وَقُلْنَا الشَّيَطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُولُ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْنَقَرٌ وَمَتَكُم إِلَى حِينٍ اللَّهُ :

قصة الجنة هذه تُذكر هنا وفي أخرى: ﴿ وَبَهَادَمُ اَسَكُنْ أَنَ وَزَقَجُكَ ٱلْجَنَّةَ وَلَكُمُ الْجَنَّةَ وَلَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ وَلَا نَقْرَهَا هَلَاهِ الشَّيَطُنُ مِنَ حَيْثُ شِتْتُمَا وَلَا نَقْرَهَا هَلَاهِ الشَّيَطُنُ مِنَ خَيْثُ شِتْتُمَا وَلَا نَقْرَهَا هَلَاهِ الشَّيَطُنُ السَّيَطُنُ السَّيَطُنُ السَّيَطُنُ السَّيَطُنُ السَّيَطُنُ السَّيَطُنُ السَّيَعُلَانُ السَّيَطُنُ السَّيَطُنُ السَّالِمِينَ السَّالِمُ السَّالِمُ السَّالِمِينَ السَّالِمِينَ السَّالِمِينَ السَّالِمُ السَّالَةُ السَّالَةُ السَّالَةُ السَّالَّةُ السَّالِمُ السَّالَّةُ السَّالِمُ السُلَّالِمُ السَّالِمُ السَّلَالِمُ السَّلَّالِمُ السَّلَّلَّ السَّالِمُ السَّلَامُ السَّالِمُ السَّلَّ السَّلَّلِي السَّلَّالِمُ السَّالِمُ السَالِمُ السَّالِمُ السَّالِمُ السَّالِمُ السَّالِمُ السَّالِمُ السَّالِمُ الس

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الروم، الآية: ١٢.

إِيُّنِكِنَ لَمُنَا مَا وُرِيَ عَنْهُمَا مِن سَوَءَنِهِمَا وَقَالَ مَا جَنكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَلَاهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَن تَكُونَا مَلكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِنَ الْخَلِدِينَ ﴿ وَقَاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُمَا لِمِنَ النَّصِحِينَ ﴿ فَلَنَا الشَّجَرَةُ بَدَتُ لَمُمَا سَوْءَ ثَهُمَا وَطَفِقَا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ الْجَنَّةِ وَنَادَعُهُمَا رَبُّهُمَا أَلَةً مَنْهُمَا مَن وَلَقِ الْجَنَّةِ وَنَادَعُهُمَا رَبُّهُمَا أَلَةً مَنْهَ وَلَا لَكُمَّا إِنَّ الشَّيْطِنَ لَكُمَا عَدُولًّ مُمِينًا فَلَا الشَّجَرَةِ وَأَقُل لَكُمَّا إِنَّ الشَّيْطِنَ لَكُمَا عَدُولً مُمِينًا وَلَولَهُمَا أَللَهُ وَرَجَمَعُنَا لَنكُونَ مِنَ الْخَسِرِينَ ﴿ وَلَا لَهُمُ اللَّهُ وَلَنْهُ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَدُّ وَمَتَنعُ إِلَى حِينِ ﴿ فَلَا فِيهَا تَحْيُونَ وَمِنْهَا مُحْتَوِينَ فَلَى الْمُولِيلُولُ الْمُعْلُولُ وَمِنهَا مُخْتَرَجُونَ فَلِكُمْ فِي الأَرْضِ مُسْتَقَدُّ وَمَتَنعُ إِلَى حِينِ فَلَى قَالَ فِيهَا مَحْيُونَ وَفِيهَا تَمُولُونَ وَمِنْهَا مُخْتَرَجُونَ فَيْهِمُ اللَّهُ مَنْ الْمُعْرَاقِ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَدُّ وَمَتَنعُ إِلَى حِينِ فَلَى قَالَ فِيهَا تَحْيَونَ وَمِنْهَا مُؤْونَ وَمِنْهَا مُخْتَرَجُونَ فَي إِلَا مُعْلِمُوا وَمِنْهَا مُؤْمِنَ وَمِنْهَا مُخْتَرَاقِ فَاللَهُ فِيهَا مُعْتَوْقُونَ وَمِنْهَا مُخْتَرَاقِ فَلَالِهُمُ وَلَالُهُمُ وَلَا مُؤْمِنَ وَمِنْهَا مُؤْمِنَ وَمِنْهَا مُخْتَرَاقِ الْمُؤْمِنَ وَمِنْهَا مُؤْمِنَ وَمِنْهَا مُخْتَرَاقِ الْمَالِمُونَ وَمِنْهَا مُعْتَرَاقًا لَالْمُولِي اللْمَالِقَالَ مِنْهَا مُؤْمِنَ وَمِنْهَا مُخْتَرَاقُولُ مُؤْمِنَ وَمِنْهَا مُؤْمِنَ وَمُؤْمِنَ وَمِنْهَا مُؤْمِنَ وَمُنْكُمُ الْمُؤْمِنَ وَمِنْهَا مُؤْمِنَ وَمِنْهَا مُؤْمِنَ وَمُؤْمِنَا فَيْهُ مُنْ مُؤْمِنَ وَمِنْهِا مُؤْمِنَ وَمِنْهِا أَنْ فَيَا لِمُسْتَقَدُ وَمُعَلَى مُؤْمِنَ وَمِنْهَا مُنْ فَيَا مُعْتَونَ وَمُؤْمَا مُؤْمِنَ وَمُؤْمِنَ وَمُؤْمِنَ وَمِنْ المُعْتَقِلَقُ مُعْتَعَلِقُونَ وَمُنْ فَي الْمُؤْمِنَ وَمُؤْمِنَ وَمِنْ مُ الْمُؤْمِنَ وَمُؤْمِنَا مُنَا لِمُعَلِقًا مُعْتَعَالِقُولُونَ مُنْهُمُ الْمُؤْمِنَ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُؤْمِنَا مُنْ الْمُؤْمِنَ وَالْمُونَ مُنْ الْمُؤْمِنَا مُنَامِعُونَ مُنْ مُنْ الْمُؤْمِنَا م

وثالثة في طه: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدُنَا إِنَى الْمَا فَسَجَدُوا فَلَنَ الْمُ فَسِى وَلَمْ نَجِدُ لَهُ عَزَمًا ﴿ وَلِذَ قُلْنَا لِلْمَلَتِكَ اللَّهُ اللَّهُ مُلَا يَخَادَمُ إِنَّ هَذَا عَدُو فَلَنَا لِلْمَلَتِكَ اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللللَّا الللللَّهُ اللللللَّ اللللللَّ اللللللَّهُ الللل

مواضع ثلاثة تذكر فيها قصة جنة آدم، كما وذكرت قصة المعركة المصيرية بين إبليس وآدم في سبعة هذه منها، معركة تفتح للغاوين السبعة أبواب الجحيم كما ذكرت في سبعة، ندرس الثلاثة هنا ونترك السبعة إلى محالها، وفي الهامش عرض الاعتراضات السبعة الإبليسية (٣).

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآيات: ١٩ - ٢٥.

<sup>(</sup>۲) سورة طه، الآيات: ۱۱۵ – ۱۲۳.

<sup>(</sup>٣) في تفسير الفخر الرازي: ٢٣٦/٢: حكى محمد بن عبد الكريم الشهرستاني في أول كتابه المسمى بالملل و النحل عن ماري شارح الأناجيل الأربعة، وهي مذكورة في التوراة على شكل مناظرة بينه وبين الملائكة بعد الأمر بالسجود، قال إبليس للملائكة:

= إني أسلم أن لي إلها هو خالقي وموجدي وهو خالق الخلق لكن لي على حكمة الله تعالى أسئلة

الأول: ما الحكمة في الخلق لا سيّما إن كان عالماً بأن الكافر يستوجب عند خلقه الآلام؟. الثاني: ثم ما الفائدة في التكليف مع أنه لا يعود منه ضرر ولا نفع وكل ما يعود إلى المكلفين فهو قادر على تحصيله لهم من غير واسطة التكليف؟.

الثالث: هب أنه كلفني بمعرفته وطاعته فلماذا كلفني بالسجود لآدم؟.

الرابع: ثم لما عصيته في ترك السجود لآدم فلِمَ لعنني وأوجب عقابي مع أنه لا فائدة له ولا لغيره فيه ولى فيه أعظم الضرر؟.

الخامس: ثم لما فعل ذلك فلِمَ مكتّني من الدخول إلى الجنة ووسوست لآدم؟.

السادس: ثم لما فعلت ذلك فلِمَ سلطني على أولاده ومكنني من إغوائهم وإضلالهم؟..

السابع: ثم لما استمهلته المدة الطويلة في ذلك فلِمَ أمهلني؟ ومعلوم أن العالم لو كان خالياً من الشر لكان ذلك خيراً!..

هكذا زين لإبليس سوء تفكيره والجواب كلمة واحدة:

﴿لَا يُشْتُلُ عَمَّا يَفَعَلُ وَهُمْ يُشَكُلُونَ﴾ [الانبياء: ٣٣] حيث المسؤول تنديداً ليس إلّا لجاهل أو العامد الخاطئ والظالم المفتاق، وأما الغني الحميد والعالم الذي علمه لا يبد فلم يسأل إلّا إلا كفهما!

ثم الحكمة في الخلق هو إظهار لطفه ورحمته وإبراز عطفه ونعمته، فما لمن بدّل نعمة الله نقمة أن يعترض على ما أتاه الله من نعمة. ثم التكليف ليس لفائدة إلى الله من دفع ضر أو جلب نفع، وإنما العائدة إلى المكلفين واستكمالاً للهدف من خلقهم ف ﴿وَمَا خَلَقْتُ اَلِمِنَ وَاللَّهِمُ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

ثم التكليف بالمعرفة والطاعة لزامه الابتلاء بالأمر والنهي، ومنه السجود لآدم إظهاراً لفضله، رغم أنه أضله، فليرغم بذلك جزاء عما أضل.

وليس العذاب واللعنة إلّا من خلفيات العصيان أيًّا كان دونما ابتغاء فائدة لله أم لغيره وإنما جزاء وفاقاً هو العصيان بنفسه في ظهور حقيقته، ولكي لا يسوّي بين المحسن والمسيء، وليحذر كل سيّع.

وفي تمكينه لدخول الجنة تمكين بلا تسيير لاقتراف المعصية، فلو لم يمكن العاصي في عصيانه لم يفرق بين المطيع والعاصي وهذا ظلم وتسليطه على ولد آدم ليس تسليط التسيير، وإنما تخيير دون إلزام، لا في إغواء ولا إهداء، وحجج الله البالغة كافية لولد آدم تركاً لطاعة إبليس، وفي ذلك التسليط ابتلاء يجعل من المدعين الإيمان مخلصين وغير مخلصين، ولتمييز=

وفي هذه القصة مسارح للبحث والتساؤل ندرسها على ضوء المثلث من آياتها، تاركين الأقاويل والروايات المتناقضة التي لا تلائمها، كما هو دأبنا في تفسيرنا ﴿وَالَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِالْكِنْبِ وَأَقَامُواْ الصَّلَوْةَ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجَرَ الْمُسْلِحِينَ ﴾ (١) فعلنا نكون ممن يصلح ولا يفسد في آي الذكر الحكيم.

فما هي جنة آدم؟ ولماذا أدخل فيها إذا كانت سماوية وهو خليفة أرضية؟ وما هي الشجرة المنهية؟ وكيف النهي؟ وكيف يجوز العصيان من الخليفة المفضّلة على الملائكة وهو نبي؟ وكيف استطاع إبليس أن يزلَّهما وهو خارج الجنة إذ أمر بالهبوط قبله؟ ومَن هم المأمورون بالهبوط: «اهبطوا»؟ وما هي الكلمات التي تلقاها من ربه فتاب عليه؟ أم ماذا من أسئلة حول هذه القصة المهمة التي تستعرض بداية ظهور الإنسان وحياته.

# ١ – جنة آدم

ترى إنها جنة الخلد؟ وكما يفهم من إطلاقها دون قرينة تصرفها عن وجهها؟

١ - وجنة الخلد هي خُلد دونما شرط الأكل من شجرة خاصة منها، فكيف عصى آدم ربه فغوى طمعاً فيها: ﴿هَلْ أَدُلُكَ عَلَىٰ شَجَرَةِ ٱلخُلْدِ وَمُلْكِ لَا يَبْلَىٰ ﴿هَلْ أَدُلُكَ عَلَىٰ شَجَرَةِ ٱلخُلْدِ وَمُلْكِ لَا يَبْلَىٰ ﴿هَا مَنَا إِذْ دَخْلُهَا، فَلُو كَانْتُ هِي الْخَلْدُ لَمْ يَزُلُّ للحصول عليه بالأكل من شجرة الخلد وملك لا يبلى!

الصالح عن غيره، فعند الامتحان يكرم المرء أو يهان.

وفي إمهاله إملال وإدلال، وليظهر مكنون كفره كما هو، ويظهر مدخول النيات والطويات لمن يدعون الإيمان.

فلقد أغلقت أبواب جحيم إبليس السبعة بكلمة واحدة ﴿لَا يُشْئُلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمَّ يُسْئَلُوك﴾ [الأنياء: ٢٣].

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ١٧٠.

<sup>(</sup>۲) سورة طه، الآيتان: ۱۲۰ – ۱۲۱.

٢ - وأن ﴿ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِ بِهِ ٱلْأَنْفُسُ وَتَلَذُ ٱلْأَعَيْنُ ﴾ (١) دونما استثناء،
 وقد نهى آدم فيها عما اشتهت نفسه!

٣ - وأن الداخل فيها ليس بخارج عنها: ﴿لَا يَمَشُهُمْ فِيهَا نَصَبُ وَمَا هُم مِنْهَا بِمُخْرَمِينَ﴾ (٢) وقد مسه نصب وأهبط عنها، وهم ﴿خَلِدِينَ فِهَا أَبَداً ﴾ (٣) ﴿ أَنَهُ أَبَداً ﴾ (٣) ﴿ أَنَّمُ فِيهَا فَعِيمُ مُقِيمُ مُقِيمُ أَقِيمُ إِنَّا )

٤ - وأن الكافر محروم عنها ﴿وَنَادَىٰ أَصْحَبُ النَّارِ أَصْحَبَ ٱلْمَنَةِ أَنَ أَفِيضُواْ
 عَلَيْتَ نَا مِنَ ٱلْمَلَةِ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ قَالُواْ إِنَ ٱللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ۞ (٥)
 وإبليس كان من الكافرين!

وأن الخلد هي جنة الآخرة، لا يدخلها أحدٌ قبل الآخرة، فكيف
 دخلها آدم وزوجه في الأولى وقبل أن تقوم القيامة!.

٦ – وأنها ليست دار شريعة وتكليف وقد كلُّف آدم فيها!

وأنه لا يدخلها إلّا من آمن وعمل الصالحات وجاهد وصابر: ﴿أَرْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُوا ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَنهَكُوا مِنكُمْ وَيَعْلَمَ ٱلْقَهْدِينَ ﴾ (١)
 ولا يعرف لآدم عمل يستحق به الجنة قبل دخولها ولا موقف للمصابرة قبل معركة الشيطان!.

 ٨ - وأنها لا تزلف لأهله إلّا عند القيامة: ﴿وَأَزْلِفَتِ ٱلْجَنَّةُ لِلْمُنَّقِينَ غَيْرَ بَيدٍ ﴾ (٧) كيف يدخلها آدم قبل إزلافها وقبل ابتلاء التقوى!:

سورة الزخرف، الآية: ٧١.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ٥٧.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الآية: ٥٠.

 <sup>(</sup>٦) سورة آل عمران، الآية: ١٤٢.

<sup>(</sup>٧) سورة ق، الآية: ٣١.

فلدخول جنة الخلد التي لها ثمانية أبواب، ثمانية أبواب شرحناها، ولم يدق آدم حينذاك ولا باباً واحدة فكيف دخلها؟!

أم كانت هي الجنة البرزخية؟

١ - ولا دخول فيها قبل الموت عن الحياة الدنيا وكما تشهد لها آياتها:
 ﴿ وَمِن وَرَابِهِم بَرْزَخُ إِلَىٰ يَوْمِ بُبُعَثُونَ ﴾ (١):

٢ - ولا يخرج الداخل فيها ما دامت السماوات والأرض: ﴿وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُوا فَفِي ٱلْمَنتَةِ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآةَ رَبُّكُ عَطَآةً غَيْرَ عَمْدُوذِ ﴾ (٢).

٣ - ولا يدخلها الداخلون إلّا بأبدان تناسبها هي البرزخ بين الآخرة والأولى دون الأبدان الأولى!

إذاً فلتكن هي من جنان الدنيا، وترى أنها من جنان الدنيا الأرضية؟ أم السماوية؟

والأرضية منها ترفضها آياتها: ﴿وَقُلْنَا ٱهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُولُّ ولا هبوط إلّا من أعلى إلى أدنى، ثم ولا تدل ﴿آهْبِطُواْ مِصْدًا﴾ (٣) على أنها المعني منها، حيث القرينة الأرضية هنا حاكمة دونها، وتفسير آية بأخرى ليس أن تفسرها بما فُسرت الثانية مع فارق قرينة فيها دونها، فإنه من ضرب الآيات بعضها ببعض، وهنا قرينة قاطعة أن الهبوط كان من جنة في السماء:

﴿ قَالَ ٱهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوَّ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَنَعُ إِلَى حِينِ ﴾ (٤). ﴿ قَالَ فِيهَا غَيْرَانُ وَفِيهَا تَمُونُونَ وَمِنْهَا تَخْتَرَجُونَ ﴾ حيث الأرض المستقر فيها هي

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآية: ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) سورة هود، الآية: ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٦١.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ٢٤.

كلُّ الأرض بجنانها وجاه السماء، وفيها حياة وموت وخروج منها، دون الجنة التي كان آدم فيها، وأن في الأرض الشقاء أياً كانت دون هذه الجنة: ﴿ فَلَا يُخْرِحَنَّكُم مِنَ ٱلْجَنَّةِ فَتَشْقَىٰ ﴿ فَلَا يَكُو لَلَا يَخُوعُ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﴿ وَأَنَكَ لَا تَظْمَوُا فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﴿ وَفَي الأرض بجناتها جوع وعرى وظمأ وضحى!

إذاً فلتكن هي من جنان السماء، المتوفرة فيها مواصفاتها التي ليست في جنان الأرض أبداً.

وهل خلق آدم وزوجه فيها ومن ترابها ثم أسكنا فيها استمراراً لكونهما؟ كما قد توحي له: ﴿ وَقُلْنَا يَكَادَمُ اَسَكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ اَلْجَنَّةَ ﴾؟ والسكون لا يخص الاستمرار فيما كان، وقد يلمح للدخول، فلا يقال للمكوّن في مكان: اسكن فيه فإنه لا محالة ساكن فيه ما لم ينقل عنه، وإنما يقال: ابق فيها، فالسكون فيها هو الدخول، وكما توحي له خلافته الأرضية منذ خلق: ﴿ إِنِّ فَالسَكُونَ فِيها هُو الدخول، وكما توحي له خلافته الأرضية منذ خلق: ﴿ إِنِّ جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةٌ قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا ﴾.

إذاً فهو مخلوق في الأرض ثم منقول منها إلى جنة في السماء، علّها جنة المسيح عَلَيْهِ التي رفعه الله إليها، مما يدل أن الحياة الأرضية تختلف عن حياة الجنة الدنيوية في السماء، ف ﴿ إِنَّ لَكَ أَلَّا يَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ اللهُ وَاللَّهُ لَا تَظْمَوُا فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ اللهُ ويصيغة واحدة أنك فيها لا تشقى: ﴿ فَلا يُعْرِجَنَّكُمُا مِنَ ٱلْجَنَّةِ فَتَشْقَى ﴾ ويصيغة واحدة أنك فيها لا تشقى: ﴿ فَلا يَعْرَجَنَّكُمُا مِنَ ٱلْجَنَّةِ فَتَشْقَى ﴾ .

فلتكن فيها حياة بلا شقاء، بلا جوع ولا عرى ولا ظمأ ولا ضحى، فلتكن فيها أحياء وسعداء لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون.

وترى كيف صعد إليها آدم وحواء ثم كيف هبطا؟ القرآن ساكت عنها، فلنسكت عما سكت الله عنه.

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآيات: ١١٧ - ١١٩.

### ٢ - خليفة الأرض كيف يسكن جنة السماء ولماذا؟

إن آدم - دون شك - خلق لهذه الأرض بحياتها الشقية البلاء منذ اللحظة الأولى ولكنه لا بدّ له من تجربة واستعداد، إيقاظاً لقواه المكنونة، وإبرازاً لسوءاته المواراة ومعرفة لشيطانه الغاوي، تدريباً له على تلقي الغواية، وتذوَّق النهاية، وتجرُّع الندامة، واللجوء المكين إلى ملاذ أمين.

فنسيان العهد، ووسوسة الشيطان في الشجرة المنهية، والصحوة بعد السكرة، والندامة بعد المعصية، التي بدأت لآدم وزوجه في الجنة، إنها مثال التجربة البشرية المتكررة في الحياة الأرضية، فليستعد آدم وزوجه لمعركة الشيطان المصيرية الدائبة على هذه الأرض وليعرف أن الشيطان لا يكاد يتخلى عنه في الجنة فكيف له في الأرض، فليعد عُدته وعِدته لمعترك هذه الساحة بسلاح اليقظة حتى لا يقع في فخه، ثم التوبة لو اعترضته اللمم، تلقياً من الله عهده فلا ينساه، ومعرفة عدوه فلا يهواه! وتعرفاً إلى كلماته ليتوب عليه ﴿إِنَّهُ هُو النَّوْبُ الرَّحِمُ ﴾.

إن تجربة الجنة توحي بأن حياة الخليفة الأرضية هي حياة الجنة لولا الخطيئة وسوف تنتهي إلى الجنة إذا تداركها بالتوبة، كما وتتدارك حياته الأرضية أيضاً بالتوبة، وأن الطريق إلى التوبة مفتوحة في يسر وبساطة، وحتى إذا كانت توبة وقتية فضلاً عن التوبة النصوح.

وتوحي أيضاً أن ما حلت في حياته من الطيبات أكثر بكثير مما حرمت من الخبيثات يهواها على ضوء من الخبيثات يهواها على ضوء الشريعة السهلة السمحاء، فلا عليه إذ يهدف تبنّي حياة الجنة في الأولى والآخرة إلّا أنها تنغّص الحياة المريحة، وتهدم صرح الإنسانية.

<sup>(</sup>١) نستوحيه من ﴿وَلَكُلَ مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا نَقْرَيا هَنزِهِ ٱلشَّجَرَةَ ﴾ [البقرة: ٣٥].

ففي معترك الحياة الأرضية تكفيك معرفة عدوّك بما عرفه الله، والالتزام بعهد الله، ثم التوبة إلى الله إذا اعترضتك لمم، مثلث الحياة للخليفة الأرضية، التي تجعلها راجعة إلى ربها راضية مرضية!..

#### ٣ – ما هي الشجرة المنهية؟

لا نجد لها اسماً في آياتها الثلاث، اللهم إلا سمات وآثاراً، وهي هي المقصودة في كتاب الهداية دون الأسماء، إذ لا جدوى فيها إلا تعريف المسميات، وعل القصد من الشجرة المنهية ليس شجرة واحدة مما نعرفها، وإنما جنس ما يتشجر تحريضاً للشهوات والتشاجرات، فليس لها - إذن اسم خاص ولا مسمى خاص، وإنما كل ما يؤثر ذوقه وتناوله هذه الآثار: الخروج من حياة الجنة إلى حياة الشقاء والعناء، حياة الجوع والعرى والظمأ، والضحى وظهور السوءات، وهي في صيغة أخرى: نسيان عهد الله والإعراض عن ذكر الله: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدُنّا إِلَىٰ ءَادَمُ مِن قَبْلُ فَسَى وَلَمْ نَجِدُ لَهُ عَرْمًا. . . وَمَن أَعْرَضُ عَن ذِحْرِي فَإِنّ لَهُ مَعِيشَةُ صَنكًا وَخَشُرُهُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ عَيدًا المعيشة وشقائها، والهبوط من عَن ذِحْرِي فَإِنّ لَهُ مَعِيشَة وشقائها، والهبوط من عَن أَعْرَضُ عَن ذِحْرِي فَإِنّ لَهُ مَعِيشَة وشقائها، والهبوط من حياة الجنة إلى أرض التجربة والبلاء، كل ذلك من مخلفات ذوق هذه حياة الجنة إلى أرض التجربة والبلاء، كل ذلك من مخلفات ذوق هذه الشجرة، التي تشجّر الحياة فتعملها فوضى، وتتشجر عنها الحياة الظالمة المظلمة فتخلّف عيشة ضنكاً!

هذه هي الشجرة المنهية بسماتها دون أن نعرف اسمها أو أسماءَها حيث لا جدوى فيها إلّا سماتها، مهما تشجرت الآراء في اسمها، بين هابطة خابطة كالتي تسربت في توراة موسى: شجرة المعرفة! وبين ما لا طائل

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآيات: ١١٥ - ١٢٤.

تحتها أو لا صلة بها وآثارها، أو لا دليل لها من علم أو أثارة من علم (١).

وترى كيف ينهى عن تناول شجرة المعرفة بين الحسن والقبح، وهي الشجرة الطيبة التي خلق الإنسان لها، وأمره الله أن يعيشها متزوداً بها حياته وحياتها، مندداً بمن لا يستظل في ظلها، ولا يتناول من ثمراتها؟ فكيف ينهى عنها؟

أم كيف يعصى بتناولها قبل أن يعرف الحسن والقبح؟ ومن القبيح عصيان الله! فليعرف فيتعرف إليها بذوقها حتى لا يعصى ربه بعدها! فلماذا عدّ من العصاة؟: ﴿وَعَمَى اللهُ عَلَمُ رَبَّهُ فَنَوَى ﴾(٢) فلو كانت هي شجرة المعرفة كان تناولها من أفضل الطاعة! ثم ولا عصيان قبل المعرفة! حيث هي مهبط التكاليف الإلهية، وأما المجانين أو البُله المستضعفين الذين لا يجدون حيلة ولا يهتدون سبيلاً، فليسوا هواء عصاة!

ثم آدم الذي عُلم الأسماء كلها وأنبأ الملائكة بأسمائها، هلا كان هو من العرفاء ولحد يعرف الحسن عن القبيح حتى يعصي ربه في ذوق شجرة المعرفة! إنها لقولة فارغة هُراء، خاوية عراء، والله منها براء!

وأما شجرة الكرم والنخلة والتين والحنطة والكافور والأترج والسنبلة فليست هي بالتي تؤثر هذا الأثر الرذيل، رغم أن التين مبارك في القرآن والسنبلة مباركة في حديث الرسول، والنخلة أمُ للآكلة، والحنطة إدام لدوام الحياة، والكافور ممدوح في القرآن، والأترج في السنة، فما هي الصلة الطبيعية بينها وبين هذه العرقلات للحياة مادية وروحية، اللهم إلّا كونه نهي

<sup>(</sup>۱) إنها بين سنة عشر قولاً: شجرة الكرم، النخلة، التين، الحنطة، السنبلة، الكافور، الأترج، الحنظل، المحبة، الطبيعة، الهوى. العلم بالخير والشر، الخلد، الحسد، شجرة علم محمد وآله، والمؤيدة ببعض الروايات منها هي: ١ - ٤ - ٥ - ٢ - ١٥ - ٢٠.

<sup>(</sup>۲) سورة طه، الآية: ۱۲۱.

امتحان دون أن تحمل شجرته هذه وتلك من العرقلات، ولكنما التوبة - إذاً - لا بدّ وأن ترجع بصاحبها إلى ما كان من حياة الجنة لولا أن طبيعة الشجرة المنهية تحمل عناء الحياة وشقائها، وكما أن ذوقها عصياناً لله نسيان لعهد الله وإعراض عن ذكر الله.

فنفسية الشقاء هي من مخلفات العصيان، ومادّيتها من آثار هذه الشجرة، خلاف ما وصفها الشيطان: ﴿هَلْ أَدُلُكُ عَلَىٰ شَجَرَةِ ٱلْخُلِدِ وَمُلْكِ لَا يَبْلَىٰ﴾(١)!

ومهما يكن من شيء فلنسكت عما سكت الله، ونفصح مستصفحاً عما ذكر الله، وما هو في مثلث الآيات إلّا التي عرفناها: شجرة الإعراض عن ذكر الله، تتبع نسيان عهد الله، فتخلّف معيشة ضنكاً: انحرافاً وانهرافاً عن معنوية الحياة، وشقاءً وجوعاً وعرى وظماً وضحى، التي تجمعها: «الهبوط عن الحياة العليا»: أسفل سافلين: ﴿ لَقَدْ خَلَقَنَا ٱلإِنسَنَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمِ ﴿ لَهُ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ الله

ثم الآيات تنهى آدم وزوجه أن يقربا هذه الشجرة، مما يوحي بشدة النهي كما في سائر مواردها: ﴿وَلَا نَقَرَبُوا الزِّئَةُ ﴾ (٣) ﴿وَلَا نَقَرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ ﴾ (٤) . . .

ولكنما المنهي عنه هو الأكل منها أو ذوقها: ﴿ فَلَمَّا ذَاقَا ٱلشَّجَرَّةَ ﴾ (٥)

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ١٢٠.

<sup>(</sup>۲) سورة التين، الآيات: ٤ – ٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ١٥٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الآية: ٢٢.

و ﴿ فَأَكَلَا مِنْهَا فَبَدَتْ لَمُمَا سَوْءَ تُهُمَا ﴾ (١) وترى أنه ذوقها هي أم ثمرتها؟ إن الشجرة لا تؤكل أو تذاق بسوقها وأوراقها! وإنما أثمارها، فهي هي التي نهي عنها، والنهي عن قربها تأكيد للنهي عن ثمرتها، «فالمعاصي حمى الله فمن حام حول الحمى أوشك أن يدخلها».

وهنا الأكل منها يعني ذوق ثمرتها، دون شبع للبطن منها، ولا أكل دون ذلك، وإنما ذوق الأكل وأكل الذوق: أقل ما يسمّى أكلاً، ﴿ بَدَا يَأْكُلُانَ ، ولذلك عبر عنه بالذوق.

وهذا الأكل الذوق خلّف دون فصل أو اختيار ظهور السوءات، ومن ثم حياة العناء الهابطة الخابطة.

# \$ - وكيف النهي؟

لقد نهى الله تعالى آدم وزوجه عن أكل الشجرة وذوقها نهياً مؤكداً منذراً: ﴿ وَلَا نَقْرَيا هَلَاهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونا مِنَ الظَّلِمِينَ ﴾ - ﴿ أَلَمَ أَنْهَكُما عَن تِلَكُما الشَّجَرَةِ وَأَقُلُ لَكُمَا إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُما عَدُوَّ مُبِينٌ ﴾ (٣) - ﴿ وَلَلا يُخْرِجَنَاكُما مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْقَى ﴾ (٤).

فهنا يهدد في اقتراف المحظور بالخروج عن الجنة والشقاء وأنه ظلم، ثم ينادي في آيات أخرى أنه زل عن طاعة الله بوسوسة الشيطان: ﴿فَرَسُوسَ لَمُمَا اَلشَيْطُانُ﴾ ﴿وَعَصَىٰ ءَادَمُ رَبَّهُ فَغَوَىٰ﴾ (١)!

فهناك فيما فعله آدم وزوجه: زلة وغواية وظلم وعصيان وشقاء، وكلُّ

سورة طه، الآية: ١٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ١٢١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الآية: ١١٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٦) سورة طه، الآية: ١٢١.

منها كاف في التدليل على أنهما ارتكبا الحرام، كما و ﴿وَلَا نَقْرَا﴾ تؤكده وتشدده!

فالزلة هنا هي الزوال عن الحق أو زوال الطاعة: ﴿إِنَّمَا اَسْتَزَلَّهُمُ الشَّيْطُانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُواْ ﴾ (١) والغواية جهل عن اعتقاد فاسد: ﴿لَا إِكْرَاهَ فِي الشَّيْطُانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُواْ ﴾ (٢) ﴿وَإِخْوَانُهُمْ يَمُدُّونَهُمْ فِي الْغَيِّ ثُمَّ لَا اللَّذِينِ قَد لَا اللَّهِينِ قَد لَا اللَّهِيمُ وَيَعْمِرُونَ ﴾ (٣).

والظلم انتقاص إما بحق النفس والغير وهو أفحشه، أو بحق الغير وهو أوسطه أو بحق النفس وهو أدناه، وليس بحق الله إذ لا ينتقص في شيء: ﴿وَمَا ظُلَمُونَا وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُم يَظْلِمُونَ ﴾ (٤)، وقد ظلم آدم نفسه فانتقص حاله ومستقبله!: ﴿رَبَّنَا ظَامَنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَرْ تَنْفِرْ لَنَا وَرَبَّحَمَّنَا لَنَكُونَنَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ (٥). ثم قد يكون الظلم بالنفس دون اقتراف منهي عنه كما في يونس: ﴿سُبْحَنكَ إِنِّ حَكُنتُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ (١): ﴿رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِى فَأَغْفِرْ لِي ﴾ (٧) حيث لم يسبق ليونس نهي عن ذهابه عن قومه مغاضباً مستاء أن عصوا الله، وإنما انتقص في دعوته الرسالي إذ ذهب عن قومه ولم يصابر!..

وأظهر منه ظلم موسى نفسه فإنه قتل القبطي المشرك المقاتل للإسرائيلي الموحّد، وليس هذا محرماً حتى ولو لم يقاتل المشرك فإن دمه هدر، فكيف إذا قاتل الموحد فإن مطاردته تصبح واجبة، فهذا ذنب العصيان عند المشركين: ﴿وَهُمْ عَلَى ذَنَبُ فَأَخَافُ أَن يَقَتُلُونِ﴾ (٨) وطاعة خاطئة عند الموحدين: ﴿رَبِّ إِنِي ظَلَمَتُ نَقْبِي﴾ (٩) فلم يقل غيري وهو قد قتل، وإنما

<sup>(</sup>٦) سورة الأنبياء، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>V) سورة القصص، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>A) سورة الشعراء، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٩) سورة النمل، الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٢.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ٥٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الآية: ٢٣.

﴿ نَفْسِى ﴾ حيث أخر دعوته الرسالية نتيجة قتله القبطي ، إذ كان الأحرى أن يدفعه ولا يقتله حتى لا تتأخر دعوته ، ولكنه ﴿ فَرَكَزُهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهُ قَالَ هَذَا مِنْ عَلَى الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُو اللَّهُ مُوسَىٰ فَوكره عملُ الرحمان وقد كان مقصوداً للدفاع عن الموحد ، وقتله من عمل الشيطان ولم يكن مقصوداً حيث يؤثر الدعوة ، وطلب الغفر عن هذا الذنب الظلم لا يعني إلّا أن يستر الله على البغضاء الفرعونية حتى يواصل موسى في دعوته .

ومهما يكن هنا وهناك من شيء فليس الظلم من يونس وموسى مسبوقاً بنهي، وإن كان مرجوحاً وجاه الدعوة الرسالية، لكن ظلم آدم كان مسبوقاً بأشد النهي موصوفاً بالزلة والغواية والعصيان، إذاً فهو الظلم الحرام مهما كان من أدناه، وقد هدد الظالمون العصاة بعدم الفلاح ﴿إِنَّهُ لَا يُعْلِحُ الظّلِمُونَ ﴾ (٢) والهلاك: ﴿ هَلَ يُهَلَّكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلظّلِمُونَ ﴾ (٢) واللعنة: ﴿ أَلَا لَمَّنَهُ الظّلِمُونَ فِي ضَلَلٍ مُبِينٍ ﴾ (٥) مهما اختلف مراتب الهلاك والضلال واللعنة حسب اختلاف الظلامات.

فهل لك بعد ذلك كله أن توجه ظلم آدم وعصيانه وزلته وغوايته بظلم غير محرم كما في يونس وموسى، وبينهما مثلث البون:

١ - إنهما لم يسبق لهما نهي، وقد سبق لآدم أشده بتهديدات!

٢ - إنهما اعترفا بظلم توجّهه قرينته أنه - فقط - انتقاص في الدعوة
 دون قصد، ولكن آدم وزوجه ﴿فَنَكُونَا مِنَ ٱلظَّلِمِينَ﴾: سائر الظالمين العصاة لا
 ﴿فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّلِمِينَ﴾ حتى يتحمل ما تحمّله في يونس وموسى!.

<sup>(</sup>١) سورة القصص، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ٤٧.

<sup>(</sup>٤) سورة هود، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان، الآية: ١١.

٣ - إنّ ظلم آدم مقرون بقرائن قاطعة أنه ظلم الزلة والغواية والعصيان،
 دونهما حيث القرائن تنفي عنهما ظلم العصيان.

وترى هل يتحمل هكذا نهي أنه تنزيهي إرشادي، فإن ذوق الشجرة أتبع الهبوط عن الجنة فعناء الحياة الأرضية وشقاءها، فقد نهيا عنها إرشاداً إلى التحرز عن هذه الشقاء، ولولا أنه – فقط – إرشادي: لا مولوي – لأنتجت توبتهما رجوعهما إلى ما كانا فيها ولم يرجعا بعدها؟!

إلّا أن المتصور من النهي والأمر: المولوية - الإرشاد - مجموع الأمرين.

فإذ ينهى المولى مولوياً وللإرشاد إلى ما يحمله من فساد، كان العصيان ثنائياً فالظلم اثنان، كما في أكثرية النواهي التشريعية.

وإذ ينهى مولوياً دون إرشاد إلى محظور الفساد، فهذا نهي ابتلائي فعصيان واحد لا اثنان، كما في القليل من موارده.

وإذ ينهى إرشادياً لا مولويّاً، فقد يتحمل توجيه خلاف الأولى! وقد لا يتحمله.

والأغلبية الساحقة من أوامر الله ونواهيه هي من القبيل الأول فإن الله يأمر وينهى كرب العالمين ومولى الخلق أجمعين، بما يحمل توجيهات عرفناها أم لا – إلى مصالح فيما يأمر ومفاسد فيما ينهى، فليس ذكرى التبعات في المنهيات مما يزحزحها عن المولويات. كما ليس ذكر المثوبات في المأمورات يجعلها – فقط – إرشاديات، فكثير هذه الأوامر والنواهي القرينة بذكر المصالح والمفاسد، دنيوية أو أخروية، ترغيباً إلى الطاعات وترهيباً عن المحظورات.

وهنا الله تعالى ينهى آدم وزوجه عما ينهى مهدّدا لهما أنه ظلم يتبع شقاء كما في الكثير الكثير مما ينهى سائر الجنّة والناس، فهل هي كلها إرشادات تُحمل على ترك الأولى، وقليل هذه الأوامر والنواهي التي لا تحمل إرشادات؟

بل الأصل فيها كلها أن تكون إرشادية من المولى سبحانه، إلّا ما بثت أنه مولوي دون إرشاد، كما أمر إبراهيم أن يذبح إسماعيل عليه ثم لا نجد أمراً إرشادياً أو نهياً في صيغة الغواية والظلم والعصيان أن لو ترك اللهم إلّا في مستحبات ومكروهات تحمل إرشادات غير ملزمة وهي بحاجة إلى قرائن قاطعة.

ثم التوبة عن الذنب ليس لزامها رجوع التائب إلى كل ما كان قبل الذنب، وإنما الرجوع إلى الله فرجوع الله إليه ألّا يأخذه بنكاله، وقد يكون – أيضاً – رجوعاً إلى سائر ما كان.

أترى أن الآكل للسمّ، الذي تأثر في جسمه لحدّ الموت، هل هو يرجع إلى صحته الأولى أن لو تاب؟ أو أن القاتل لابنه هل يرجع هو غير قاتل، وابنه حياً بعد ما تاب؟.

كذلك آدم وزوجه إذ عصيا بما هددهما الله ﴿ فَلَا يُحْرِجُنُّكُم أَ مِنَ ٱلْجَنَّةِ فَتَشْقَى ﴾ (١) إرشاداً إلى تبعة هذا العصيان التي هي لزامها، مهما تاب أو تابع في العصيان، ولكنما التوبة ترجعه إلى ما كان من نزاهة وطهارة الطاعة، دون هذه التبعة الدنيوية للعصيان.

فالأصل في التوبة إزالة التبعات الأخروية، وقليلة هذه التوبات التي تزيل تبعات من الدنيوية كذلك.

وأما القول أن نهيه كان في الجنة قبل تشريع أية شريعة، حيث شرّعت بعد هبوطه إلى الأرض: ﴿ فَإِمَّا يَأْلِينَكُم مِّنِي هُدَى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُ

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ١١٧.

وَلَا يَشْقَىٰ﴾ (١) إذ توحي بمستقبل الهدى بعدما ﴿ آَجُنْبَكُهُ رَبُّهُ فَنَابَ عَلَيْهِ وَهُدَىٰ ﴾ (٢).

إذاً فلا يعني نهيه في الجنة نهي تشريع وحكم حتى يحرم عصيانه؟

فهذا غريب في نوعه! فإذ لا شريعة في هذه الجنة - وحتى بقدر نهي واحد - فكيف ينهى الله فيها، وأقل النهي أن يحمل تنزيها وهو من الشريعة، وإذا صحّ نهي تنزيه صح نهي تحريم على سواء فإنهما في كونهما من الشريعة شرع سواء.

ثم النص ﴿ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِنِي هُدَى ﴾ وقد هداه هنالك وجاه الشجرة سلباً وإيتجاباً : ﴿ إِنَّ هَذَا عَدُوٌّ لَكَ وَلِرَوْجِكَ فَلَا يُحْرِعَنَّكُما مِنَ ٱلْجَنَّةِ فَتَشْفَى ﴾ (٣) سلباً لاتباع الشيطان ﴿ إِنَّ لَكَ أَلّا يَجُوعُ فِهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﴿ وَأَنَّكَ لَا تَظْمَوُا فِهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﴾ وترغيباً لاتباع الرحمن ، – فليست هذه الهدى تكفي آدم في الانتهاء بنهي الله ، مهما عبّرت عنه بشرعة أو غير شرعة ، وليست الشرعة إلّا طريقة الهداية إلى طاعة الله قلّت أو كثرت ، وقد انحصرت شريعته في الجنة في السماح من أكل ثمار الجنة كلها إلّا هذه الشجرة ، ثم توسعت في الحياة الأرضية ، كل حسب مقتضياتها ومتطلباتها ، وكما تختلف الشرائع الأرضية هـ كل حسب مقتضياتها ومتطلباتها ، وكما تختلف الشرائع الأرضية هـ كل حسب مقتضياتها ومنظلباتها ، وكما تختلف الشرائع الأرضية أَلْخَيْرَتِ مَّ . . . لِيَبَلُونُمُ فِي مَا ءَاتَنكُمُ أَلْسَيَهُوا الْحَريب الإصرار على هذه التأويلات المخالفة المرضا عَلَيَّ عن مشكلة عصيان آدم مع نبوته للآيات ، وإجابة الإمام الرضا عَلَيْ عن مشكلة عصيان آدم مع نبوته

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ١٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الآية: ١١٧.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الآيتان: ١١٨ – ١١٩.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة، الآية: ٤٨.

مشهورة، أنه كان قبل النبوة (١) ثم لا نجد تأويلاً يجعل عصيانه خلافاً للأولى!

# عيف يجوز العصيان من الخليفة المفضلة على الملائكة وهو نبي؟!

في الحق أن آدم عَلَيْهُ لم يكن نبياً حين عصى: ﴿وَعَصَىٰ ءَادَمُ رَبَّهُ وَهُوَى وَالَمُ رَبَّهُ وَهُوَى وَالَمُ وَبَهُمُ فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴿ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَهُ وَهُدى كَانَ بعدما عصى وغوى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ ٱمْمَعَلَىٰ ادْمَ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْرَهِيمَ وَءَالَ وهدى كان بعدما عصى وغوى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ ٱمْمَعَلَىٰ ادْمَ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْرَهِيمَ وَءَالَ

(۱) نور الثقلين: ١/ ٥٩ عن عيون أخبار الرضا عليه بإسناده إلى علي بن محمد الجهم قال حضرت مجلس المأمون وعنده الرضا عليه فقال له المأمون: يا بن رسول الله على المن من قولك إن الأنبياء معصومون؟ قال: بلى، قال: فما معنى قول الله عَنَى : ﴿وَعَمَى اللهُ مَنَا وَلَمُ رَبّهُ فَنَوَى ﴾ إلى أن قال بعد عرض قصة الجنة والشجرة: وكان ذلك من آدم قبل النبوة ولم يكن ذلك بذنب كبير استحق به دخول النار وإنما كان من الصغاير الموهوبة التي تجوز على الأنبياء وقيل نزول الوحي عليهم فلما اجتباه الله تعالى وجعله نبياً معصوماً لا يذنب صغيرة ولا كبيرة قال الله تبارك وتعالى: ﴿وَعَمَى المَا مُنَا اللهُ تَعَالَى وَهُمَا وَمُوكَا وَمَالَ إِبْرَهِيمَ وَمَالَ عِمْرَنَ عَلَى الْمَلْمِينَ ﴾ [طه: قال الله تبارك وتعالى: ﴿وَعَمَى اللهُ السَّمَا عَادَمُ وَتُوكًا وَمَالَ إِبْرَهِيمَ وَمَالَ عِمْرَنَ عَلَى الْمَلْمِينَ ﴾ [الله عمران: ٢٣].

وفي الدر المنثور: ١/ ٥٤ عن أبيّ بن كعب عن النبي في حديث قال، قال الله تعالى يا آدم اخرج من جواري فبعزتي لا أساكن من عصاني ولو خلقت ملء الأرض مثلك خلقاً ثم عصوني لأسكنهم دار العاصين قال: – رأيت إن أنا تبت ورجعت – تتوب علي؟ قال: نعم يا آدم!

وأما ما في الدر المنثور أنه كان نبياً حين دخل الجنة فلا يناسب الآية كما أخرجه الطبراني وأبو الشيخ في العظمة وابن مردويه عن أبي ذر قال قلت يا رسول الله الحلام البياء كان؟ قال: نعم كان نبياً رسولاً كلمة الله قبلاً، قال له: ﴿ يَكَادَمُ اَسَكُنْ أَنَ وَرَوْجُكَ اَلْمَنَةً ﴾ [البقرة: ٣٥]. أقول: مجرد تعليم الله لا يدل على نبوة وإلّا كانت أم موسى وأم عيسى من النبيين إذ كلمهما الله وكذلك الشيطان حيث خاطبه الله فهذا الحديث وأمثاله مردود مزور على رسول الله على لأنه مخالف لكتاب الله.

<sup>(</sup>۲) سورة طه، الآيتان: ۱۲۱ – ۱۲۲.

عِتْرَنَ عَلَى ٱلْعَكَمِينَ﴾ (١) «فلما اجتباه الله تعالى وجعله نبياً كان معصوماً لا يذنب صغيره ولا كبيرة» (٢).

وخطابه بوحيه قبل نبوته لا يجعله نبياً حيث خاطب الله مريم وأم موسى دون نبوة، وخاطب إبليس الكافر كما خاطب آدم الخليفة، فليس الخطاب إذاً دليلاً على النبوة حينه.

وترى كيف شمله عهد الله: النبوة، وهو ظالم ناقض لعهد الله:

الطاعة -: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدُنَا إِلَى ءَادَمَ مِن فَبَلُ فَسَى وَلَمْ نَجِدُ لَهُ عَزْمًا ﴾ (٣) ﴿ وَإِذِ الطاعة -: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدُنَا إِلَى جَاءِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن دُرِيّتِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى الظّلِمِينَ ﴾ (٤) - فليس العصيان الغواية ظلماً ونقضاً لعهد توحيد الطاعة، وعهد الله: الإمامة النبوة، لا ينال الظالمين وإن ظلموا لمرة وقبل النبوة؟.

أجل إنه ظلم، ولكن عهد الله في آية الإمامة هو عهد الإمامة في النبيين، لا عهد مطلق النبوة، وإنما النبوة المطلقة التي تقود نبوات جزئية، حيث الرسالة والنبوة درجات: ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضُ ﴾ (٥) فالرسالة المفضلة لحدِّ الإمامة، وعلّها ولاية العزم الخاصة بالخمسة الذين دارت عليهم رحى الرسالات، هذه الرسالة القمة هي المقصودة بعهد الله في دارت عليهم حيث لا تنال الظالمين، لا مثل آدم الذي هو في أدنى درجات النبوة!

وترى أن آدم حين المعصية نسي الشيطان أنه عدوٌّ له؟ وقد عرَّفه ربه إياه

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>۲) الهامش رقم واحد ص٣١٣.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الآية: ١١٥.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١٧٤.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: ٢٥٣.

وأراه شخصه!: ﴿فَقُلْنَا يَنَّعَادَمُ إِنَّ هَلَا عَدُوُّ لَكَ وَلِرَوْجِكَ فَلَا يُخْرِجَنَّكُما مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْقَى ﴾ (١) كما وحوار الشيطان إياه حين أزلّه تذكّره أنه من هو؟: ﴿وَقَالَ مَا نَهَنَكُنَا رَبُّكُنَا عَنْ هَلَاهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَن تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِنَ الْخَلِلِينَ ۞ وَقَاسَمَهُمَا إِنِّى لَكُمَا لِمِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُمَا بِمُرُورٍ . . . ۞ (١)! .

أم هل نسي الرحمن أنه ربه؟ وأنه أحط دركات الغفلة عن الله فكيف يناسب آدم الخليفة!..

أو نسي نهيه؟ وقد ذكره الشيطان بنهيه: ﴿مَا نَهَنَكُمَا﴾! ومن قبل ما استكبر إبليس عن السجود له فلا ينسى موقفه منه.

إذاً فما هذا العهد الذي نسيه فدفعه إلى ارتكاب الخطيئة؟

قد يكون هو العهد العام المأخوذ على بني آدم: ﴿ أَلَوْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَــُبَـنِى عَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانُ إِنَّالُمُ لَكُوْ عَدُقٌ مُبِينٌ ﴾ (٣).

ولكنه يعم بني آدم دون آدم، وآدم لم يعبد الشيطان وإنما اغتر بما غرّه، وملامح العهد أنه فوق ما عهده الله إلى بني آدم: ﴿عَهِدُنَا إِلَىٰ ءَادَمَ﴾ (٤) لا بني آدم أو الإنسان.

أو أنه العهد المأخوذ في الذر على توحيد الربوبية: ﴿وَإِذَ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيَ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِم ذُرِّيَّنَهُم وَأَشْهَدَهُم عَلَىٰ أَنفُسِهِم أَلَسْتُ بِرَتِكُم قَالُوا بَكَىٰ ﴾ (٥)؟ وهذا العهد وإن كان أعلى من الأوّل، فقد يعم ويناسب آدم، ولكنه أيضاً من بني آدم!

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ١١٧.

<sup>(</sup>۲) سورة الأعراف، الآيات: ۲۰ – ۲۲.

<sup>(</sup>٣) سورة يس، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الآية: ١١٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الآية: ١٧٢.

أو أنه الميثاق المأخوذ على النبيين، في درجة أعلى من توحيد الربوبية: ﴿ وَإِذَ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّتِنَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوْجٍ وَإِبَرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى اَبْنِ مَرْيَمِ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِّيمُنَقًا غَلِيظًا ﴿ لِيَسْتَلَ الصَّدِقِينَ عَن صِدْقِهِمْ وَأَعَذَ لِلْكَنْفِرِينَ عَذَابًا وَإِنَّا السَّادِقِينَ عَن صِدْقِهِمْ وَأَعَذَ لِلْكَنْفِرِينَ عَذَابًا السَّادِقِينَ عَلَابًا السَّادِقِينَ عَنْ صِدْقِهِمْ وَأَعَذَ لِلْكَنْفِرِينَ عَلَابًا السَّادِقِينَ عَلَابًا اللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّ

أو أنه عهد خاص إليه كما إليهم خاصة العهود حسب درجاتهم؟ ولكنه لآدم كان قبل نبوته: ﴿وَلَقَدْ عَهِدُنّا إِلَىٰ ءَادَمَ مِن قَبْلُ﴾ (٢) وعلّه بمناسبة المحنة الإبليسية عهد يضم توحيد الربوبية وترك طاعة الشيطان ﴿فَسَيى وَلَمْ نَجِدٌ لَهُ عَزْمًا﴾ (٣): إذ لم يثبت ويعزم على عهده، فلم يكن النسيان مما يرفع عنده التكليف، وإنما التناسي الغفلة الغفوة الذي يتنافى وذكر الربوبية الموحدة، فكل تخلف وعصيان هو من خلفيات نسيان حضرة الربوبية ولحد الإعراض عن ذكر الله: ﴿وَمَن أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَغَشُرُهُ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ أَعْمَى ﴾ (٤).

وترى أنه كان عصياناً كبيراً؟ إذ كان النهي مؤكداً: ﴿وَلَا نَقْرَا﴾ حيث النهي عن القرب إلى شيء يوحي بأن محظوره عظيم: ﴿فَلَا يُغْرِجَنَّكُما مِنَ الْجَنَّةِ﴾ أَنَا النهي بنونه الثقيلة.

ثم في اتباعه لإبليس وهو يعرفه بعينه وقد سبق التحذير عنه، وكأنه صدّقه ناصحاً: ﴿وَقَاسَمَهُمَا إِلَى لَكُما لَينَ ٱلنَّصِحِينَ﴾ (٦) ما يوحي كأن الله غشه

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآيتان: ٧ - ٨.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ١١٥.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الآية: ١١٥.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الآية: ١٢٤.

<sup>(</sup>٥) سورة طه، الآية: ١١٧.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الآية: ٢١.

بزعمه - في نهيه: ﴿مَا نَهَنَكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَلَاهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَن تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِنَ الْخَيْدِينَ ﴾ (١)!.

أقول: لم يكن آدم علي في هذا المسرح ليتهم ربه بالغش والخداع ومعاذ الله! ولو كان متهمه هكذا لكان أنكى من أكل الشجرة وأردى، فلماذا لم يخصه التنديد أو يعمهما، وإنما خصه بأكل الشجرة ليس إلا، مما يبرهن أن سبيله في ذنبه لم يكن أعظم من ذنبه: أن يتهم الله بالإغواء والخداع، ويصدق إبليس في النصيحة ولا سمح الله!.

فقد حلّ بين غرورين ووقع بين محظورين: غرور بما قاسمهما وهو لا يظن أن أحداً يقسم بالله كاذباً، وغرور بما وعده دار المقام في جنة الله بمرافقة الأبرار، ومن ثم محظور سابق من نهي الله، وآخر في غروريه: لعل

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآيتان: ٢٠، ٢١.

<sup>(</sup>Y) نور الثقلين 1: 11 عن تفسير علي بن إبراهيم في القصة، فنزل عليه جبرئيل فقال: يا آدم! ألم يخلقك الله بيده ونفخ فيك من روحه وأسجد لك ملائكته؟ قال: بلى – قال: وأمرك أن لا تأكل من الشجرة فلِمَ عصيته؟! قال: يا جبرئيل! إن إبليس حلف لي بالله أنه لي ناصح وما ظننت أن خلقاً خلقه الله يحلف بالله كاذباً!. وفي تفسير البرهان 1: ٨٣ عن ابن بابويه القمي في حديث مجلس الرضا عليه والمأمون قال فيه: ولم يكن آدم وحوا شاهدا قبل ذلك من يحلف بالله كاذباً «فدلاهما بغرور فأكلا منها ثقة بيمينه بالله..».

 <sup>(</sup>٣) نهج البلاغة عن الإمام أمير المؤمنين ﷺ.

الله نسخ ما نهى وفسخ ما عهد «فباع اليقين» بنهي الله «بشكّه» في نهي الله «والعزيمة على الثبات على عهد الله» بوهنه - ﴿فَنَسِى﴾ عهد الله ﴿وَلَمْ نَجِدُ لَمُ عَصْمه من معصية الله «فأهبطه الله إلى دار البلية وتناسل الذرية» ثم ولم ينتجبه كولي عزم من أنبيائه الذين حافظوا على عهد الله واعتزموا عصاماً دائباً وسياجاً على حرمات الله قبل اصطفائهم برسالات الله وبعدها، وهم سادة المرسلين الذين دارت عليهم الرحى وآدم في درجة من درجات الرسالات بعد ما عصى وأهبط!

هكذا يأتي الشيطان غروراً كلّ إنسان أو جان بغراره ومسلكه، فآدم المخليفة المعلّم الأسماء، ليس ليُستضل بالشهوات أو مربع السياجات الشيطانية، اللهم إلّا يُمنة: ﴿ مُمَّ لَاَتِينَهُم مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِم وَمِنْ خَلْفِهِم وَعَنَ أَيْكَنِهِم وَعَن أَيْكَنِهِم وَعَن أَيْكَنِهِم وَعَن أَيْكَنِهِم وَعَن أَيْكَنِهِم وَعَن أَيْكِهِم وَعَن أَيْكَنِهِم وَعَن أَيْكَنِهِم وَعَن أَيْكِهِم وَعَن أَيْكِهِم وَعَن أَيْكِهِم وَعَن الحلف مُنالِهِم الله ولا سيّما في وعد المقام في دار كرامة الله! ﴿ فَدَلَّنهُمَا بِغُرُورٍ ﴾ (٢) كهذا، بدلو يتعلق هو به! وحب الشيء يعمي ويصم، وهذه أوّل تجربة توقعه في فخ العصيان دونما تعمد أو طغيان.

وعلى أكثر تقدير تذرع بعصيانٍ ما إلى البقاء في دار القرب والكرامة لورود الاحتمال أن الله نهاه عن أكل الشجرة: وعلّها الخلد! - تبعيداً له عن ساحة قربه ولمّا يصل إلى أهليته، وقاسمه الشيطان على مقالته، فرجح عصياناً على حدته - ودون تعمد وطغيان - على بعده الدائب لو خرج عن جوار الرحمة وجناب العظمة.

كعبد ينهاه مولاه عن المقام بجواره، فيغترُّ بما يُغر أن يعصيه هيماناً

الأعراف، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٢٢.

للمقام بجواره، فليس إذاً هو البعيد البعيد في خطئه، مهما كان خاطئاً في تصرفه، حيث العبودية اللائقة بجنابه تعالى هي المطلقة الشاملة عزماً وعملاً صالحاً، لا يحول بينه وبين طاعته أي غرور وإن كان في محبته.

ولقد كان ابتلاء آدم وزوجه شديداً بهكذا غرور، لا سيما وكما يروى – ابتعدت حرس الشجرة عنها حيث اقترباها، بعدما كانت تحرسها قبله، فظنا أن الله تعالى رفع حظره فأبعد حرسه!

فمستهل هذه المعركة المصيرية بين آدم وإبليس يوقظ النابهين أن يحذروا الشيطان الرجيم، حيث يحتال بمختلف الحيل في خطواته المضللة، فليكن الإنسان كله بصراً وبصيرة، كي لا يقع في فخه كما وقع الأبوان الأولان، تجربة مُرة مَرِّتَ بهما، فحذار حذار لولدهما وكما تتردد في إذاعات قرآنية: ﴿ يَنَنِي عَادَمُ لَا يَقْنِنَكُمُ الشَّيَطَانُ كُمَّا آخَرَ المُويَكُم مِّنَ الْجَنَّةِ يَنِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوْءَ بِمَا إِنَّهُ يَرَسَكُم هُو وَقَيِلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا نَوْيَهُم إِنَّا جَمَلْنَا الشَيْطِينَ أَوْلِيَة لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (١).

## <sup>7</sup> – كيف استطاع إبليس أن يزلهما وهو خارج الجنة إذ أمر بالهبوط قبله؟

في الحق إن إبليس إذ أزلهما كان في الجنة بين أمرين بهبوطه: أمر يخصه إذ أبى عن السجود لآدم واستكبر: ﴿قَالَ فَاهْبِطُ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن يَحْصه إذ أبى عن السجود لآدم واستكبر: ﴿قَالَ فَاهْبِطُ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن يَكَبُرُ فِيهَا فَأَخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ الصَّاغِرِينَ﴾ (٢).

ومن ثم أمر يعمَّه وأبوينا: ﴿قَالَ ٱهْبِطُواْ بَعَضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوٌّ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ١٣.

مُسْتَقَرُّ وَمَتَنَعُ إِلَىٰ حِينِ ﴾ (١) ﴿ فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيقُ وَقُلْنَا ٱلْهَبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوَّ ﴾ . . ﴿ قُلْنَا ٱلْهِبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا ﴾ مهما أُمرا – هما بأمر آخر يخصهما : ﴿ قَالَ ٱلْهِبِطَا مِنْهَا جَمِيعًا ۚ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوَّ ﴾ (٢) .

فأمر الهبوط الجماعي هناك دليل أن إبليس كان بعد في الجنة، أن عصى ربه في أمره الأول، ولكنما الثاني كان نافذاً لم يقدر ولم يقدرا أن يعصوه، إذا فالأول أمر تشريعي، والثاني يعمه والتكويني أن أهبطهم من الجنة، مهما كان ذلك للشيطان دحراً دائباً، ولأبوينا هبوطاً آثباً إلى دار الخلد والكرامة!.

ثم ﴿ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوْكَ في جماعيّ الأمر ﴿ اَهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا ﴾ تأشير إلى العداوة الدائبة بين الشيطان وبين الإنسان، فما هي العداوة بين بعض في ثنائي الأمر: ﴿ اَهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُولُ ﴾؟

هل هي العداوة بين قبيلي الأناثى والذكران من بني الإنسان، أم نسل الإنسان ككل حيث التثنية تخرج الشيطان، ولا مباعضة بين الإنسان والشيطان حتى تعمهما هنا المباغضة؟.

أم إنها بين الإنسان والشيطان طالما الشيطان غير مذكور هنا ولكنه مذكور هناك، ولا تعني المباعضة المجانسة، وإنما مباعضة في هذا الجمع العصيان، أو الجمع الذي يجوز عليه ككل العصيان، فثنائية الأمر وجماعيته تعنيان العداوة الدائبة بين قبيلي الإنسان والشيطان.

أو أنها - وبالأحرى - تعنيهما جميعاً، فآية الجمع تعني عداوة الجمع، بين الشيطان وبينهما، وآية التثنية تعني - فقط - ما بينهما كخليفة الأرض

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ١٢٣.

جميعاً، فحياة الأرض الضيقة العناء الشقاء، هي حياة العداء بين بني الإنسان، كما بين الإنسان والشيطان: ازدواجية العداء التي تتوحد في إغراءات الشيطان، فقد يأتيك بنفسه أو خيله ورجله من ذوي جنسه، وقد يأتيك بنفسه أو خيله ورجله من ذوي جنسه، وقد يأتيك بذوي جنسك: ﴿ شَيَطِينَ ٱلْإِنِسِ وَٱلْجِنِّ ﴾ (١) حيث ينزغون بيننا: ﴿ وَقُل يَلْتِهُمُ ﴾ (١) خَوْلُوا الَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ يَنزَعُ يَلْتَهُمُ ﴾ (١) ﴿ وَإِمَّا يَنزَغُنَكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزعُ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ (١) .

### ٧ – «ما هو لباسهما وسوءاتهما المواراة قبل العصيان»؟

طبعاً إنه من ملابس الجنة، ولقد ووري عنهما سوءاتهما بلباسهما ثم بدت بما ذاقا الشجرة: ﴿ يَنْزِعُ عَنْهُمَا لِلْمَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوْءَ تِهِماً ﴾ (٤).

وقد توحي الآيات في اللباس المواري للسوءات - وقد بدت بما ذاقا الشجرة - أنهما ما بدت لهما سوءاتهما منذ خلقا لحد الآن، مما يوحي أنهما ألبسا من لباس الجنة منذ خلقا دون انتخاب أو محاولة منهما، حيث اللباس يلبس السوء، فقبل أن تبدو السوءة لا دافع لمواراتها بلباس.

أو أن كلاً كان عارفاً بسوءته هو، دون الآخر، فلما نزع عنهما لباسهما عرف كل سوءة الآخر فأحسا بشهوة الجنس بما عرفا، فلولا المعرفة الثانية لما أحسًا شهوة الجنس.

إِلَّا أَنْ ﴿مَا وُرِى عَنْهُمَا مِن سَوْءَ تِهِمَا﴾ (٥) توحي بلطف أن المواراة كانت عنهما في أنفسهما وكما بالنسبة لبعض، أن الله أوراها تحت لباس الجنة،

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الآية: ٢٠.

حتى إذا أبرزا سوءاتهما في أرواحهما بما عصيا، برزت لهما سوءاتهما في أجسامهما، ليعلما أنهما بعد عائشان سوءات على سوءات، فلا يليقان حياة الجنة.

فلم يكن لهما في هذا المسرح إلّا العصيان والمواراة الثانية للسوءات فلم يكن لهما في هذا المسرح إلّا العصيان والمواراة الثانية للسوءات فوطَنِقا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ الْجَنَّةِ ﴾(١) وأما لبس لباس الجنة، وأما نزعها، فلا شيء منهما كان منهما، وإنما اللبس منذ البداية لمواراة السوءة فلا يعرفاها فيسوءاها لكرامة الجنة ولباس الخلافة، ثم النزع في النهاية ليعرفاها فيسوءاها ويعلما أنهما على سوء وإلى سوء إلّا أن يتبعا الهدى!.

﴿ فَلَلَّقَىٰ ءَادَمُ مِن زَيْهِ كَلِمَنتِ فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ هُوَ ٱلنَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ۞ :

# ٨ – وما هي الكلمات التي تلقاها آدم من ربه ومتى تلقاها؟

إن الكلمات هي كلمات التوبة وقد تلقاها آدم بين أمرين جماعيين بالهبوط: ﴿ فَأَرْلَهُمَا الشَّيْطُنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَا كَانَا فِيةٍ وَقُلْنَا الْهَبِعُوا بَعْضُكُمْ لِيَعْفِى بالهبوط: ﴿ فَأَرْلَهُمَا الشَّيْطُنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَا كَانَا فِيةٍ وَقُلْنَا الْهَبِعُوا بَعْضُكُمْ لِيَعْفِى عَدُوَّ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْنَقَرُ وَمَتَعُ إِلَى حِينِ ﴿ فَا فَلَقَى ءَادَمُ مِن رَبِّهِ عَلَيْهِ فَنَابَ عَلَيْهِ اللَّهِ مُو النَّوْبُ الرَّحِيمُ ﴿ فَالَا مَا مَنِهُ اللَّهِ مُن اللَّهُ اللللَّ

فقد تلقى آدم كلمات من ربه بعد العصيان وقبل الهبوط، وتاب الله عليه كذلك قبل الهبوط، فلم تكن التوبة بالتي تنفعه في البقاء في الجنة، اللهم إلا غفراً عن ذنبه فلا يعذب في دار الخلد، وأما الدنيا ﴿فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِي هُدَى﴾ إنها دار عمل دون جزاء، كما الآخرة دار جزاء ولا عمل.

ولأن اجتباءه بما تاب عليه وهدى كان في الجنة وقبل الهبوط ﴿ ثُمُّ ٱجْنَبَكُ

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٢٢.

رَبُهُ فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴿ اللَّهِ عَالَ اَهْبِطَا مِنْهَ كَا جَبِيّاً . . . ﴿ اللَّهُ ﴿ اللَّهِ اللَّه الللَّه اللَّه اللَّلَّا اللَّه اللَّهُ اللَّ

إذاً فترتيب القصة: أكل من الشجرة، فتلقي كلمات التوبة، فنبوءة، فهبوط فتوبة فرسالة، ولكنما النبوءة تنافي العصيان وقد عصى! إلّا أنها كانت بعد التوبة.

وترى أنها كانت كلمات الاعتذار التوبة: ﴿ قَالَا رَبَّنَا ظَلَمْنَا آنشُكَا وَإِن لَرَّ تَغْفِرُ لَنَا وَرَبَّكَ طَلَمْنَا آنشُكَا وَإِن لَرّ تَغْفِرُ لَنَا وَرَبَّكَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ قَالَ آهْبِطُوا ﴿ اللَّهِ وَهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَهُذَهِ الكمات كان قبل الهبوط وبعد الأمر الأول بالهبوط، أفلا يدل هذا القرآن أنها هي تلك الكلمات؟.

أقول: إنها كانت قبل الأمر بالهبوط ﴿ أَلَرَ أَنَهُكُما ﴾ (٤) . . . ﴿ قَالَا رَبَّنَا ﴾ (٥) وتلقي الكلمات هو بعد الأمر الأول وقبل الثاني الذي بعده الهبوط، والترتيب حسب مختلف الآيات، العصيان - ربنا ظلمنا - الأمر بالهبوط، والترتيب حسب مختلف الآيات، العبوط، كما وتلمح ﴿ فَنَابَ عَلَيْهُ بَالهبوط - تلقي الكلمات - الأمر الثاني بالهبوط، كما وتلمح ﴿ فَنَابَ عَلَيْهُ بَعد ﴿ فَنَافَى عَادَمُ مِن رَبِّهِ كَلِنَتِ ﴾ أن آدم تاب إلى الله قبلها بقوله: ﴿ رَبَّنَا بَعد ﴿ فَنَابَ عَلَيْهِ ﴾ أخرى ﴿ فَنَابَ فَلَمَانَ ﴾ أخرى ﴿ فَنَابَ الله عليه حتى ﴿ فَنَافَى . . . مِن رَبِّهِ كَلِنَتِ ﴾ أخرى ﴿ فَنَابَ

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآيتان: ١٢٢ - ١٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآيتان: ٢٣ – ٢٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الآية: ٢٣.

عَلَيْهِ﴾. كما وتوحي ﴿وَإِن لَّرَ تَغْفِرُ لَنا﴾ (١) دون «اغفر لنا» أنها ما كانت لتكفي في المغفرة فتلقى كلمات غيرها بعدها تشفعها ﴿فَنَابَ عَلَيْتُهِ﴾.

والتلقي هو التلقن، أخذاً للكلام على تفهم لما يعنيه، إذاً فهذا التلقي يحمل تعريفاً بأصحاب هذه الكلمات الأسماء، أكثر مما حمله تعليمه بها، ولأن ﴿إِنِّ أَعْلَمُ مَا لاَ فَعْلَمُونَ﴾ (٣) شم ﴿وَعَلَمَ ءَادَمَ الْأَسْمَاءَ كُلُهَا﴾ (٤) يحمل جواباً مقنعاً للملاثكة عن قولهم ﴿أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا﴾ (٥) فليكن الأسماء هم هؤلاء الرعيل الأعلى أنهم هم الخلفاء، أو أن فيهم من يكافح العصاة والعصيان، إذاً فهم أولاء الأكارم الذين بهم يتوب الله على من

سورة طه، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ٦٤.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ٣١.

 <sup>(</sup>۵) سورة البقرة، الآية: ۳۰.

يتوب، وفيهم الكفاح عمن لا يتوب أم لا يتوب عليه الله، ولا نعرف أجدر أو بهذه الجدارة من أهل بيت الرسالة المحمدية الله المعادة المعادة على ا

(۱) الدر المنثور ۱: ۵۸ - أخرج الطبراني في المعجم الصغير والحاكم وأبو نعيم والبيهةي كلاهما في الدلائل وابن عساكر عن عمر بن الخطاب قال قال رسول الله على: «لما أذنب آدم الذنب الذي أذنبه رفع رأسه إلى السماء فقال: أسألك بحق محمد إلّا غفرت لي فأوحى إليه ومن محمد؟ فقال: تبارك اسمك لما خلقتني رفعت رأسي إلى عرشك فإذا فيه مكتوب لا إله إلّا الله محمد رسول الله على فعلمت أنه ليس أحد أعظم قدراً عندك ممن جعلت اسمه مع اسمك فأوحى إليه يا آدم! إنه آخر النبين من ذريتك ولولا هو ما خلقتك». وفيه أخرج ابن البخاري عن ابن عباس قال: سألت رسول الله على: عن الكلمات التي تلقاها آدم من ربه فتاب عليه؟ قال: سأل بحق محمد وعلي وفاطمة والحسن والحسين إلّا تبت علي فتاب عليه ورواه مثله في ملحقات الإحقاق ج ١٤ العلامة ابن المغازلي الشافعي في المناقب صورواه مثله في ملحقات الإحقاق ج ١٤ العلامة ابن عباس عن النبي على الخصائص.

وفيه ٣: ٧٦ وممن أخرجه العلامة البيهقي في دلائل النبوة على ما في اللوامع ١: ١٢٥ روي عن عمر بن الخطاب قال آدم اسألك بحق محمد وآله إلّا غفرت لي – إلى قوله –: ولولا هو ما خلقتك، ورواه مثله ابن عساكر في مسنديه على ما في اللوامع ١: ٢١٥.

وفيه أخرج الديلمي في مسند الفردوس بسند رواه عن علي اللهم النبي اللهم عن الله الله في الله الله الله الله اللهم اللهم إلى أسالك بحق محمد وآل محمد سبحانك الكلمات فإن الله قابل توبتك وغافر ذنبك قلّ اللهم إني أسالك بحق محمد وآل محمد سبحانك لا إله إلّا أنت عملت سوءاً وظلمت نفسي فاغفر لي إنك أنت الغفور الرحيم، اللهم إني أسالك بحق محمد وآل محمد سبحانك لا إله إلّا أنت عملت سوءاً وظلمت نفسي فتب علي إنك أنت التواب الرحيم، فهؤلاء الكلمات التي تلقى آدم ومن طريق أهل البيت عليه أخرج الشيخ الطبرسي في الاحتجاج عن معمر بن راشد قال سألت أبا عبد الله عليه ألى قال وسول الله الله الله الله الله اللهم بحق محمد وآله محمد لما غفرت لي فغفر الله له أقول: وأخرج الصدوق مثله في معاني الأخبار بإسناده إلى أبي سعيد المداثني يرفعه اليه، وأخرج في الخصال عن المفضل بن عمر عن الصادق جعفر بن المداثني يرفعه اليه، وأخرج في الخصال عن المفضل بن عمر عن الصادق جعفر بن الكلمات؟ قال: هي الكلمات التي تلقاها آدم من ربه فتاب عليه وهو أنه قال: يا رب أسالك بحق محمد وعلي وفاطمة والحسن والحسين إلّا تبت علي فتاب الله عليه إنه هو التواب الرحيم، وفي ملحقات الإحقاق ٣: ٨٤ عن المولى معين الكاشفي في معارج النبوة ركن ٣= المويم، وفي ملحقات الإحقاق ٣: ٨٤ عن المولى معين الكاشفي في معارج النبوة ركن ٣= الرحيم، وفي ملحقات الإحقاق ٣: ٨٤ عن المولى معين الكاشفي في معارج النبوة ركن ٣=

وتوبة العبد إلى الله، المقبولة، محفوفة بتوبتين من الله عليه: توبة أولى ليتوب: ﴿ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِم لِيَتُوبُوا ﴾ (١) وثانية هي قبول توبته حيث التوبة هي علم وحال وعمل، وكل ذلك بحاجة إلى توفيق من الله، ولا يوفق إلا من أراده وحاول له، ثم لا يقبلها إلّا إذا أتى بها على وجهها، وتلقي الكلمات هو تعليم له كيف يتوب بتوفيق منه، وتلقّن لها علماً وحالاً وعملاً ﴿ فَنَابَ عَلَيْهِ ﴾ .

فهذا التلقي يحمل إلقاءً من الله تعليماً وتوفيقاً للحال والعمل، وتقبلاً من آدم إذ تحولت حاله وعمله ﴿فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ هُوَ النَّوَّابُ الرَّحِيمُ﴾!

فالعلم اليقين بالخطأ وبمقام الرب نور، يؤجج نار الندم في القلب، في الله في القلب، في الله في النامة وكما يروى عن النبي في الندامة وكما يروى عن النبي في الندم توبة».

ولكي ينجو الإنسان من فخاخ الشيطان فعليه أن يكون دائب التوبة حتى يرجع في هذه المعركة الدائبة بالخسار على الشيطان وقد سأل رجل علياً أمير المؤمنين علي السيغفر فقال أمير المؤمنين علي السيغفر أبداً حتى يكون الشيطان هو الخاسر فيقول: لا طاقة لي معه وقال: كلما قدرت أن تطرحه في ورطة وتتخلص منها فافعل (٢).

ص ٩ عن الصادق ﷺ في حديث أن الكلمات التي تلقاها آدم من ربه: يا محمود ويا علي الأعلى ويا فاطم ويا محسن ويا منك الإحسان بحق محمد وعلي وفاطمة والحسن والحسين أن تغفر لي وتقبل توبتي ورواه مثله القندوزي البلخي في ينابيع المودة ص ٩٧.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ١١٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير الفخر الرازي ٣: ٢٢ في المسألة الثامنة.

﴿ قُلْنَا آَهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا ۚ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ ۞﴾ :

## ٩ - ثم وما هي الهدى التي وعُدها هذه الخليفة؟

﴿ قُلْنَا ٱلْهَبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا ۚ فَإِمَّا يَأْتِينَكُم مِنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْرَنُونَ ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَبُواْ بِعَايَنْتِنَا أَوْلَتَهِكَ أَصْحَبُ النَّارِّ هُمْ فِبهَا خَلِدُونَ فَلَا هُمْ يَحْرَنُونَ فَلَا النَّارِ هُمْ فِبهَا خَلِدُونَ فَلَا هُمْ يَعْمَلُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوَّ فَإِمَّا يَأْلِينَكُمْ مِّتِي هُدَى فَمَنَ اتَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشْقَى إِنِي وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنَاكًا وَخَشُدُومُ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ أَعْمَى فَلِي ﴾ (١).

هذه الهدى الآتية لخليفة الأرض إلى الأرض لا ريب هي فوق هدى العقل سواء - كانت هدى تهدي العقل في أخطائه أو تهديه في تكامله، أم تحمل أحكاماً ليس للعقل فيها حكم لا جملة ولا تفصيلاً، وهذا المثلث من الهدى تجمع الشرائع كلها، فهي المقصودة للمكلفين منذ آدم إلى يوم الدين، إلا أن آدم ومن دونه إلى نوح لم يبعثوا بشريعة أو شرائع من القسم الثالث إطلاقاً فإنها لأولي العزم من الرسل حيث العزم لهم يعني فيما يعني استقلال الشريعة الناسخة لما قبلها إن كانت، والحاكمة على من بعدها إلى ولي عزم اخر، وليست إلا لأولي العزم من الرسل الخمسة الذين دارت عليهم الرحى (٢).

وقد توحي ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّـِيْنَ مُبَشِّـرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِئنَبَ بِالْمَقِّ لِيَحْكُمُ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَقُوا فِيهِ ﴾ (٣) - تـوحـي أن الـنــاس ظلوا في فترة من الزمن ضلّالاً عن هكذا شرعة إلهية تحمل كتاب وحي

<sup>(</sup>١) سورة طه، الأيتان: ١٢٣ – ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) راجع ج ٢٦ ص ٧٧ - ٧٨ في آية «أولو العزم».

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٢١٣.

برسالة، فليكن آدم رسولاً بلا كتاب بشرعة غيرها، كالتي تهدي العقل فقط عن أخطائه، أمّا التي لها فروع لا تحكمها العقل لا جملة وتفصيلاً فلا، وعلّها ليست بالتي تكمّلها أيضاً، وإنما الزاوية الأولى من مثلث الوحي الرسالة، وهي أدنى درجات الرسالة.

ولا شك أن أوّل ما أتت من هدي لخليفة الأرض كانت بواسطة آدم صفي الله الذي اصطفاه واجتباه بعد ما عصى وتاب عليه وهدى ﴿وَعَصَىٰ اَدَمُ رَبُّهُ فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴿ وَعَلَىٰ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴿ وَالْلَهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴾ (١) ولحد الآن ما بعث رسولاً، وإنما نبي اهتدى ثم ﴿ قَالَ ٱهْبِطَا مِنْهَا جَمِيعاً اللَّهُ مَنِي المُتَدى ثم ﴿ قَالَ ٱهْبِطَا مِنْهَا جَمِيعاً اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّ

ومن ثم ضابطة عامة لمن ضل أو اهتدى: ﴿ فَمَنِ اَتَّبَعَ هُدَاىَ فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشِلُ اللهِ وَفَلَا يَضِلُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾: عائشاً في مربع النور والسرور: لا يضل - ولا يشقى: حتى في الحياة الدنيا، أن تصبح حياته حياة الجنة، فلا يحزن على ما فاته منها ولا يخاف أن يشقى ﴿ فَلَا يُحْرِجَنَّكُما مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْقَى ﴾ (٥)!

وأما ﴿ وَمَنْ أَغْرَضَ عَن ذِكْرِى ﴾ (٢) : ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِعَايَنتِنَا ۚ أَوْلَتَهِكَ أَضَعَكُ ﴾ (٨) في الأولى وفي أضْعَكُ النَّارِ لِلهُمْ فِهَمَا خَلِدُونَ ﴾ (٧) - ﴿ فَإِنَّ لَلْمُ مَعِيشَةً ضَنكًا ﴾ (٨) في الأولى وفي

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآيتان: ١٢١ – ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور ١: ٥١ عن أبي ذر قلت يا رسول الله ﷺ: من أول الأنبياء؟ قال: آدم، قلت: نبى كان؟ قال: نعم مكلّم، قلت ثم من؟ قال: نوح وبينهما عشرة آباء.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الآية: ١٢٣.

<sup>(</sup>٥) سورة طه، الآية: ١١٧.

<sup>(</sup>٦) سورة طه، الآية: ١٢٤.

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة، الآية: ٣٩.

<sup>(</sup>٨) سورة طه، الآية: ١٢٤.

الأخرى ﴿ وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ ﴾ (١) إذاً فهو يشقى في الحياة كلها.

فليست توبة آدم بالتي تزيل عنه شقاء الحياة وضلالها وخوفها وحزنها بل وعليه أن يتبع هدى الله في حياته الدنيا حتى لا يخاف ولا يحزن ولا يضل ولا يشقى.

فقد تخطّى هذه الخليفة المعصية إلى التوبة وإلى الهدى، فعصيانه أهبطه إلى الأرض الشقاء والعناء، وتوبته أصلحته لحياة راضية خالية عن مربع العناء، وهُداه أدخلته إلى جنة الحياة وهو في الدنيا، فتألّفت حياته الأرضية بحياة سماوية علينية إذا تعلق بوحي السماء، وهي أرضية سجينية إذا تحلل عن وحي السماء: ﴿ فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةٌ ضَنكًا ﴾.

ومن ثم ينتقل المهتدون إلى حياة سماوية خالصة أسمى من الأولى وأنمى، والضالون إلى حياة أرضية أتعس وأنكى!

رجعة ثانية إلى مثلث الآيات في القصة باستدراكات ونكات:

١ - نتأكد من ترداد الأكل من الشجرة في آياتها أنها ليست شجرة العلم أو الحسد أو المحبة أو المعرفة وأمثالها، من التي لا تؤكل وإنما تتلقى معرفة وعلماً، مهما حملت هذه الشجرة روح الشقاء والضلال.

٢ - إخراجهما من الجنة قد ينسب إلى الشيطان كما هنا ﴿ فَأَرَلَهُمَا الشَيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجُهُمَا مِمَّا كَانَا فِيرُّ وفِي الْأعراف ﴿ كُمَا آخْرَجُهُمَا مِمَّا كَانَا فِيرُّ وفِي الْأعراف ﴿ كُمَا آخْرَجُ أَبُويَكُم مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْقَيَ ﴾ (٣).
 الْجَنَّةِ ﴾ (٣) وفي طه ﴿ فَلَا يُحْرِجُنَّكُم مِنَ ٱلْجَنَّةِ فَتَشْقَيَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ١٧٤.

<sup>(</sup>۲) سورة الأعراف، الآية: ۲۷.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الآية: ١١٧.

والجمع أن سبب الخروج والهبوط هو إبليس بما أزلهما دون أن يهبطهما هو بنفسه، ثم الله أهبطهما جزاء بما كسبا أن استزلا بما أزلهما.

٣ - هنا أمران جماعيان بالهبوط يتوسطهما تلقي كلمات التوبة، أترى
 أن آدم عصى الأمر الأول حتى تاب، ثم أمر ثانياً بالهبوط؟ فكان عليه - إذاً
 أن يتوب عن عصيانه الثاني إن خالف الأمر الأوّل؟

هناك عصيان ثم بداية التوبة في الأعراف قبل الأمر بالهبوط: ﴿ أَلَّرَ الْمَارِ بِالْهَبُوطِ: ﴿ أَلَرُ الْمَالَ عَلَمَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللللَّاللَّا اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّ

فقد اشتغل آدم منذ الخطيئة في الجنة بالتوبة قبل الأمر الأوّل وبعده حتى تاب الله عليه، وعل الأول ما كان فورياً دون مهلة وكما في طه: ﴿وَعَصَىٰ عَادَمُ رَبَّهُ فَغَوَىٰ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴿ وَعَصَىٰ عَادَمُ رَبَّهُ فَغَوىٰ ﴾ أَمَّ اجْنَبُهُ رَبُّهُ فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴾ قال الهيوط بعد ما أمر إبليس جَيعًا ... ﴿ الله على ما تاب عليه ربه وهدى، وكمال التوبة كان بتلقي حين أزلهما، وبعد ما تاب عليه ربه وهدى، وكمال التوبة كان بتلقي الكلمات بعد الأمر الأوّل الجماعي بالهبوط هنا، وكأنه يقول أنتما بعد قليل وتحقيق التوبة هابطان مع الشيطان، إذا فلا عصيان ثانياً لآدم وزوجه، وإنما إبليس هو الذي عصى ربه لحد الآن مرتين – مرة إذا استكبر عن السجود

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآيتان: ٢٣ – ٢٤.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الآيات: ١٢١ - ١٢٣.

لآدم ﴿ قَالَ فَأَهْطِ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَّرَ فِيهَا ﴾ (١) وأخرى إذا أمر مع آدم وزوجه إذ أزلهما، إذ كان أمره غير أمرهما، حيث هما كانت لهما مهلة تحقيق التوبة دونه، أو أن التأكيد لأجل التكرار حيث ظنا أن توبتهما نسخت الأمر بالهبوط فأعاده الله تدليلاً على أن الهبوط لزام العصيان ولو بعد التوبة، ولأنه خلق خليفة في الأرض لا في السماء!.

ومهما يكن من شيء فالأمر الأخير بجماعية الهبوط يحمل تحقيقه تكويناً بجانب ما يحمل إيجابه تشريعاً، مهما كان آدم وزوجه مطيعان والشيطان عاصياً!.

﴿ فَأَزَلَهُمَا ٱلشَّيَطُنُ عَنْهَا فَأَخْرَجُهُمَا مِمَّا كَانَا فِيوْ﴾: من الجنة بما يشقى: ﴿ إِنَّ لَكَ أَلَّا تَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ۞ وَأَنَكَ لَا تَظْمَوُا فِيهَا وَلَا تَضْحَىٰ ۞ (٢).

وقد خرجا من بعض ما فيه ﴿وَلَا تَعْرَىٰ﴾ وهما بعد فيها، حيث نزع عنهما لباسهما ﴿وَطَنِفَا يَغْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ ٱلْجَنَّةِ ﴾ (٣) ولكن لم يسمح لهما، حيث ﴿وَطَنِفَا يَغْصِفَانِ ﴾ دون «خصفا» كما وأن الخروج مما فيها يقتضيه، إذ لا يخص بالخروج عنها، وإنما ﴿مِمّا كَانَا فِيرٍ ﴾ ومنه لباس الجنة ورقاً وسواه، فقد بقيا عريانين حتى أهبطا، وقد تابا عريانين منكسرين، وإنه أحرى بحالة التوبة وأجدى.

﴿ فَوَسُّوسَ لَمُمَا ٱلشَّيْطَانُ لِلِبُّدِى لَمُمَا مَا وُرِى عَنْهُمَا مِن سَوْءَتِهِمَا ﴾ (٤) تـ وحـ ي أن لولا وسوسة الشيطان بذوق الشجرة لم تبدو لهما سوءاتهما أبداً، إذ كان لباس الجنة لهما لزاماً، كما ألبساه منذ خلقا وأدخلاها، فظهور السوأة كان لباس الجنة لهما لزاماً، كما ألبساه منذ خلقا وأدخلاها، فظهور السوأة كان لباس الجنة لهما لزاماً، كما ألبساه منذ خلقا وأدخلاها، فظهور السوأة كان المناس الجنة لهما لزاماً ولم البساء منذ خلقا وأدخلاها والمناس المناس المناس

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآيتان: ١١٨ - ١١٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ٢٠.

مقصوداً للشيطان نكاية بآدم وزوجه، أنكما تحملان سوءات في أبدانكما، وأخرى في أرواحكما حيث عصيتما ربكما فلست أنا العاصي فقط وأنتما مطيعان! فهذا عصيان بعصيان وأي فرق بين عصيان وعصيان؟ فطالما أنا عصيت ربي إن لم أسجد لك، فأنت عصيت ربك فيما أنعم عليك من الجنة، أم ماذا من أهداف أضاليل.

فالشيطان بخيله ورجله يحاول دوماً بخطواته أن يضم إلى حزبه من عباد الرحمن لكي لا يبقى وحده مرذولاً مدحوراً.

ومن ثم كان لظهور السوأة هذا أثره في آدم وزوجه، أن يأخذا حذرهما في الحياة الأرضية، ويتأكدا من ﴿إِنَّ هَاذَا عَدُوٌّ لَكَ وَلِزَوْجِكَ﴾(١).

فعلى الإنسان أن يلتزم لباس التقوى الذي يستر على العورات والسوءات كلّه ال يُنتِيّ ءَادَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُو لِبَاسًا يُؤَدِى سَوْءَتِكُمْ وَرِيثُنَّا وَلِبَاشُ النَّقَوَىٰ ذَلِكَ خَيْرٌ فَالِكَ مِنْ ءَادَمَ لا يَقْلِنَكُمُ اللَّقَوَىٰ ذَلِكَ خَيْرٌ فَالِكَ مِنْ ءَادَتِ اللّهِ لَعَلَّهُمْ يَذَكُرُونَ فَيْ يَنبَقَ عَادَمَ لا يَقْلِنَكُمُ النَّقَيْطُنُ كُمّا أَخْرَجَ أَبَوَيْكُمْ مِنَ الْجَنَّةِ يَنزعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوْءَتِهِمَا إِنَّهُ يَرَدَكُمْ هُو وَقِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لا يُؤمِنُونَ اللهَ يَعْلَى الشَيْطِينَ أَوْلِيَاتَهُ لِلّذِينَ لا يُؤمِنُونَ اللهَ (١).

وما لم تظهر السوءات لا يندفع أصحابها لسترها أو علاجها، فقد كانت بلية الجنة لآدم وزوجه درساً للأجيال كلها: كيف عليهم أن يعيشوا معركة الحياة الأرضية، ولكي يرجعوا إلى الجنة على ضوء الصالحات في معتركات الحياة، حيث الجنة دون كدح وعمل ليست بالتي ترضي الضمير: ﴿يَتَأَيُّهَا الْإِنْسَنُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَى رَبِّكَ كَدَّحًا فَمُلَقِيدِ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ١١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآيتان: ٢٦ - ٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الانشقاق، الآية: ٦.

فَتَشْقَى ﴾ (١)؟ كـمـا و ﴿ إِنَّ لَكَ أَلَّا يَجْعَعُ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﴿ وَأَنْكَ لَا تَظْمَوُا فِيهَا وَلَا تَضْمَىٰ ﴿ وَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللّه

أقول: هما متشاركان في الظلم والعصيان والخروج مما كانا فيه والهبوط عن الجنة: ﴿ فَأَخْرَجُهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا الْهَبِعُلُوا ﴾ ولكنما العب في الحياة الأرضية وشقائها وجوعها وعراها وظمئها وضحاها، إنها كلها تتوارد على الذكران قبل الإناث وأكثر، حيث هن يعشن على هامش أتعابهم، فعليهم مطاردة هذه الشقاء وحمل هذه الأعباء لا لأنفسهم فحسب، وإنما لأزواجهم وأمهاتهم وبناتهم أيضاً كما يتحملون لأنفسهم، بل وقد يفضلونهن عليهم حيث ﴿ وَيَحْمَلُ بَيْنَكُمُ مُورَدَةٌ وَرَحْمَةً ﴾ (٥) و ﴿ الرِّبَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِسَاءِ ﴾ (١).

ففي الحياة الأرضية للرجال ضعف وأضعاف ما للنساء من أعباء وشقاء.

٧ - ولماذا ﴿ فَنَلَقَّى ءَادَمُ. . . فَنَابَ عَلَيْهِ ﴾ دون «تلقيا . . فتاب عليهما»
 وهما معاً عاصيان تائبان ﴿ قَالَا رَبَّنَا ظَلَتَنَا ٓ أَنفُسَنَا ﴾ (٧)؟

سورة طه، الآية: ١١٧.

<sup>(</sup>۲) سورة طه، الآيات: ۱۱۸ – ۱۲۰.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ١٦٤.

<sup>(</sup>٥) سورة الروم، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٦) سورة النساء، الآية: ٣٤.

<sup>(</sup>٧) سورة الأعراف، الآية: ٢٣.

ذلك لأن آدم هو الأصل وهي الفرع، طوي عن ذكرها هنا حيث التلقي وحي وهي محرومة عنه، وإنما تتلقى منه بعد ما تلقى، ثم هي التائبة على هامشه، وكما أن عبء الحياة الدنيا عليه دونها ﴿فَتَشْقَيَ﴾!

٨ - كيف التلاؤم في ﴿ فَإِمَّا يَأْتِينَكُم مِّنِي هُدَى ﴾ بين (إن) الشرطية الدالة
 على الشك والترديد، وبين (ن) التأكيد التي تؤكد مدخولها؟

في الحق أن ﴿إِنَّ﴾ لا تعني بنفسها ترديداً، وإنما شرطاً يلائمه كما يلائم التحقيق وهنا التحقيق مستفاد من نون التأكيد والشرط يفيد مفاده، ف (إن يأت مني هدى وهو «ما يأتينكم» - ﴿فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ﴾.

٩ - وترى كيف ﴿فَنَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَمْزَبُونَ﴾ ﴿فَنَنِ اللَّهِ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَمْزَبُونَ﴾ ﴿فَنَن اللَّهِ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَمْزَبُونَ﴾ ﴿فَنَن اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا يَضِلُ وَلَا يَشْقَى﴾ (١) وشقاء الحياة الدنيا شاملة لعائشيها، بل هي للمؤمن أشقى وأنكى، كما أن خوفه وحزنه فيها واقعان على ما يرى من ظلامات وتخلفات عن شريعة الله؟ فمهما ﴿لَا يَضِلُ﴾ ولكنه يخاف ويحزن ويشقى.

ولكنما الشقاء في الحياة الدنيا، منها مشتركة بين المؤمن والكافر، لأنها لزام الحياة الدنيا، ولكنها للمؤمن مجبورة بما تستقبله من راحة الحياة الأخرى، ثم وشقاء فيها تخص المتخلفين عن شرعة الله: التي تخفف كثيراً من أتعابها، ولو طبقت تماماً لأصبحت الحياة الدنيا الشقاء رحمة كلها كما الجنة سواء، فالمؤمن في هاتين الشقاءين برحمة وراحة نسبية في الأولى وحقيقية في الثانية: ﴿فَمَنِ اتَّبّعَ هُدَاى فَلا يَضِلُ وَلا يَشْقَى﴾ وأما الكافر: ﴿وَمَنْ اللهُ مَعِيشَةٌ ضَنكاً وَخَشُرُهُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَى ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ١٢٣.

<sup>(</sup>۲) سورة طه، الآية: ۱۲٤.

فضنك المعيشة في الحياة الدنيا هو لزامُ الكافر قدر كفره وراحتها - رغم أنها دنيا - هي لزام المؤمن قدر إيمانه، فليس الإيمان بالذي يعمّر - فقط - الحياة الأخرى، بل إنه يجمع تعمير الحياة الدنيا إلى الأخرى، كما الكفر هو ضنك فيهما.

وأما ﴿فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِم ﴾ فهو مما يستقبلهم في الأخرى فإنهم آمنون فيها، وأما ما يخوفهم أهل الدنيا في نفس أو مال أم ماذا، فإنها ليست بالتي تخوفهم ما داموا في مسيرهم إلى الجنة المأوى.

ثم ﴿ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ على ما مضى، مما قدموه في سبيل الله أو فات عنهم من زخرفات الحياة وزهراتها، فما قدموه يقدمهم إلى الحسنى فلماذا يحزنون؟ وما فات عنهم يخفف عنهم ثقلهم فلماذا يحزنون: ﴿ لِكَيْلَا تَأْسَوّا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا ءَاتَدَكُمُ ﴾ (١).

وأما الكافر فهو يعيش دوماً بين حزن لما فاته وخوف عما يستقبله ﴿فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً﴾(٢)!.

﴿ بَالَىٰ مَنْ أَسْلَمَ وَجَهَهُم لِلَّهِ وَهُوَ تَحْسِسُنُ فَلَهُۥ أَجْرُهُم عِندَ رَبِّهِ. وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ (٢) ﴿ أَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ (٤) ﴿ أَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ (٥) ﴿ أَلَا مُمْ يَحْزَنُونَ﴾ (٥) ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ (٥) ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ (٥) ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ (٥) .

اسورة الحديد، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١١٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٥) سورة يونس، الآية: ٦٢.

<sup>(</sup>٦) سورة الأحقاف، الآية: ١٣.

فأتباع هدى الله، بإسلام الوجه لله، وبالإصلاح وتقوى الله، ممن قالوا ربنا الله ثم استقاموا من أولياء الله، هؤلاء الأكارم: ﴿فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يُحَرِّنُونَ﴾!

### على هامش القصة:

هنا آيات توراتية مختلقة، وروايات أمثالها تسربت وترسبت في روايات إسلامية تشوّه وجه القصة إلى خلاف العقل والعدل، نضربها عرض الحائط حفاظاً على كرامة الوحي وذوداً عن ساحة الربوبية والرسالة، ومن التوراة:

(تكويس ٢: ١٦ – ١٨) و(٣: ١ – ٢٦): وأوصى السرب الإلىه آدم قائلاً: من جميع شجر الجنة تأكل وأما شجرة معرفة الخير والشر فلا تأكل منها شيئاً لأنك يوم تأكل منها تموت موتاً –.

فقالت الحية (يعني إبليس) للمرأة (حواء) أحقاً قال الله: لا تأكل من للشجر الجنة؟ فقال المرأة: نأكل منها إلّا التي في وسط الجنة فقال الله: لا تأكلا منه ولا تمساه لئلا تموتا. فقالت الحية: لن تموتا بل الله عالم أنه حينذاك تنفتح أعينكما وتكونان كالله عارفين الخير والشر. فأكلها آدم مع زوجه فانفتحت أعينهما وعلما أنهما عريانان. فخاطا أوراق طين وصنعا لأنفسهما مآزر وسمعا صوت الرب الإله ماشياً في الجنة فاختباً آدم وامرأته من وجه الرب الإله في وسط الجنة فنادى الإله أين أنت؟ فقال آدم: سمعت صوتك في الجنة فخشيت لأني عريان فاختبأت، فقال: كيف علمت أنك عريان؟ هل أكلت من الشجرة؟ فقال: المرأة ابتلتني، فقال: وأنت لماذا؟ فقالت: الحية غرتني... فقال للحية... وقال للمرأة: أكثر أتعاب حبلك، فقالت: الحية غرتني... وقال الرب الإله له: هو ذا الإنسان قد صار كواحد منا عارفاً الخير والشر والآن يمد يده ويأخذ من شجرة الحياة ويأكل ويحيى إلى الأبد فأخرجه من جنة عدن...»!

وافضيحتاه من هذه الآيات المقحمات في التوراة فأكثرها خرافات هراءات خارجة عن حدّ التصليح إلى مطلق التزييف، حيث تجهّل الرب وتعجِّزه وتعدِّده وتمثّله بعبيده وتغلّب عليه كيدهم، وكل من له أدنى معرفة بالإلهيات يزيّف هذه العبارات المجنونة المتناقضة، دون حاجة إلى إجابات!

ثم انظر إلى الذكر الحكيم والقرآن العظيم كيف يهيمن على ما بين يديه من كتاب، فيزيف زيف ما أقحم فيها، ويصدّق صدق ما تبقّى والله من وراء القصد.



﴿ يَبَنِيَ إِسْرُهِ بِلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِى الْبَيْ أَنَعْتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِى أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَلَا تَكُونُواْ وَإِنِّنَ فَانْفَوْدِ فَيْ وَمَامِنُوا بِمَا أَسْرَلْتُ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُواْ وَإِنِّنَ فَأَنْعُودِ فَيْ وَلَا تَلْمِسُوا الْوَلَى الْفَلَوْ وَالْتَلَا وَإِنِّنَ فَأَنْعُودِ فَيْ وَلَا تَلْمِسُوا الْحَلَقُ وَأَنتُم تَعْلَمُونَ فِي وَأَقِيمُوا الصَّلَوةَ وَاللَّهُ الْحَقَّ وَأَنتُم تَعْلَمُونَ فَيْ وَأَقِيمُوا الصَّلَوةَ وَاللَّهُ الْحَقَّ وَأَنتُم اللَّكُوةَ وَآزِكُمُواْ مَعَ الرَّكِوبِينَ فَيْ أَنتُم تَعْلَمُونَ النَّاسَ بِالْهِرِ وَتَنسَونَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُم اللَّكُودَ وَآزِكُمُواْ مَعَ الرَّكِوبِينَ فَي النَّاسَ بِالْهِرِ وَتَنسَونَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُم اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

﴿ بَنِيَ يسرائل - أو يسرائيل التوراة المعربي يسرائل - أو يسرائيل في التوراة العبراني ف: «يسرا» - هو «عبد» و«ثل» أو «ثيل» هو «الله»: عبد الله، وهو يعقوب بن إسحاق رأس السلسلة الإسرائيلية، وأين إسرائيل القرآن من إسرائيل التوراة، إذ تفسره بمن صارع الله فصرعه فأخذ بركة النبوة منه حتى خلصه! (١).

تُذكر إسرائيل (٤٣) مرة في سائر القرآن في ١٨ سورة: ١١ مكياً (٣٣) آية وفي ٧ مدنيات (٢٠) آية.

<sup>(</sup>١) راجع كتابنا «المقارنات العلمية والعقائدية بين الكتب السماوية».

فبنو إسرائيل هم أكثر الأقوام ذكراً وقصصاً في العهدين: المكي والمدني - رغم أن القرآن المكي لم يعش وسطاً يهودياً في مكة وإنما هو المدنى.

لذلك لا نجد خطاباً لهم بين المكية ال: ٢٣ - إلّا مرة واحدة: ﴿يَبَنِى إِشْرَةِ بِلَ مَا الْمُحَدِدِنِ إِذَ لَمْ إِشْرَةِ بِلَ مَدُوَكُمُ أَنْ وَلَكُنها أَيضاً لا تخاطب الموجودين إذ لم يكونوا في مكة، وإنما هي حكاية حال ماضية: ﴿وَلَقَدْ أَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ ﴾.

ومما يلاحظ أن طريقة عرضهم في العهد المكي يختلف عن المدني، فلا يعني العرض المتواصل إلّا تثبيت القلة المؤمنة في مكة بعرض تجارب من الدعوة وموكب الإيمان الواصل منذ أول الخليقة، وتوجيه الكتلة المسلّمة بما يناسب ظروفها في مكة، اعتباراً من وسط الأمة الإسرائيلية التي هي أولى الأمتين العظيمتين الحاملتين الشرعة الأصيلة الإلهية المترامية الأطراف: هما شريعة التوراة والقرآن، ولتعتبر الأمة المسلمة عما مضت من حوادث وكوارث وعراقيل في سبيل الدعوة والداعية.

لا نجد في العهد المكي تنديداً ببني إسرائيل إلّا قضاء تحكي عن ماضيهم: ﴿وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِيَ إِسْرَوَيلَ فِي ٱلْكِئْكِ لَنُفْسِدُنَ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَّتَينِ ﴾ (٤) إيقاظاً للمسلمين ليأخذوا عنهم حذرهم في العهد المدني وعلى طول الخط، ثم وفي «٢٢» آية أخرى ليس إلّا عرضٌ له: كيف أرسل موسى بالبينات، وواجه فرعون وملأه، ونجى بني إسرائيل الأذلين وجعلهم أعزة، وأورثهم

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ٨٠.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الآية: ٩٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الآية: ٤.

كتاب الدعوة، وليثبت المسلمون ويصمدوا وهم قلة أذلة! وجاه المشركين الكثرة الأعزة! ويعلموا أن الله هو ناصرهم و: ﴿كُم مِن فِنكُم مِن فِنكُم مَا اللهُ عَلَيْكُم مَا اللهُ عَلَيْتُ فِنكُمُ وَلِيَّامُ اللهُ عَلَيْتُ فَالْمَوْلِيْدِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١) ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمِذَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١) ! .

ثم في العهد المدني تأخذ الآيات في تأنيبهم وتأديبهم، مذكرة الجماعة المسلمة بكيدهم وميدهم، وأنهم أضل الأقوام وحتى من الذين أشركوا: ﴿ وَلَنَجِدَ نَهُمُ النَّاسِ عَلَىٰ حَيَوْمٍ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُواْ ﴾ (٣).

فلا نجد أمة قبل الإسلام أكثر نعمة منهم، وأخطر على المسلمين نقمة، فرغم أن الله فضلهم على العالمين، ونجاهم من عدوّهم فرعون، وابتعث فيهم نبيين، نراهم ألدّ أعداء الإسلام والمسلمين، وأشدهم ضغائن على رسول الإسلام، رغم ذكراه على المتكررة في التوراة!.

هنا في نيف ومائة آية وفي سائر القرآن أمثالها تذكر النعم التي حباهم الله إياها، والكفران والنكران الذي واجهوه وجاهها.

فهنا - وبعد عرض خلافة الإنسان وقصة الشيطان ومصيرهما - يبتدئ من هذا المقطع بمواجهة بني إسرائيل، الذين واجهوا الدعوة الإسلامية بشراسة نكراء، حيث قاوموها وكادوا لها بألوانها منذ بزوغها وحتى الآن، معركة شعواء تشنها اليهود القوميون العنصريون على الرسالة الإسلامية منذ ذلك التاريخ البعيد، ضاربة إلى أعماق التاريخ في كل الأجواء والأرجاء وحتى اللحظة الحاضرة.

معركة لا تتغير جذورها عبر الأجيال مهما تغيرت شكلياً، رغم أنهم في

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٤٩.

<sup>(</sup>٢) سورة المنافقون، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٩٦.

تشردهم عبر القرون ما وجدوا من المسلمين إلّا صدوراً حنونة، أو قلة أذى مهما هم آذوهم كثيراً، فكان من المترقب أن يسبقوا غيرهم في الإيمان بهذه الرسالة الجديدة، ولكن كانوا أوّل كافر به وشروا بآيات الله ثمناً قليلاً.

هنا - وبعد استنفاد كافة وسائل الدعوة معهم - يذكرهم بما منّ عليهم، ويهددهم بمخلّفات تمرُّدهم دنيا وعُقبى، ويصارح بمدى جهلهم وتجاهلهم القِيمَ، وتصلُّبهم على الفوقية العنصرية.

يبدأ بنداء حنون تذكرهم فيها بما أنعم عليهم، وتأمرهم بالوفاء بعهد الله والرهبة من الله، والإيمان بما أنزل الله، وتنهاهم عما حرم الله علّهم يهتدون.

فليست قصة بني إسرائيل وأضرابهم في قصصهم أحاديث تتكرر طيّات القرآن لغرض قصّ التاريخ، وإنما تذكيراً لأصحابها وأضرابها، وتحذيراً أو تبشيراً للوسط الإسلامي في كافة الأجواء والأرجاء.

وما أحوج الأمة المسلمة إلى درس قصص الأمم الغابرة فإنها الأمة الأخيرة التي تضرب إلى نهاية الكون، فعليها - إذن - أن تتملّى من هذه التوجيهات دراسات متنوعة بعيون متفتحة لتخوض معتركات الحياة مع أعدائها التقليديين، وكيف ترد على المكائد اللئيمة التي توجَّه إليها بأخفى الوسائل وأمكر الطرائق.

فهذه جولة جوّالة مع بني إسرائيل - وهم أعرق الأمم طوال التاريخ الرسالي - نعيشها في تاريخنا المجيد، ولكي نحيد من تخلفاتها، ونستفيد من: كيف ابتدأت الرسالة الموسوية وواجهت عدوّها الفرعوني اللدود، فكل حال ابن ماضيه وفي الإسلام المزيد!.

﴿ يَبَنِى إِسْرَهِ مِلَ ٱذْكُرُوا نِعْمَتِى ٱلَّتِى ٱلْغَنْتُ عَلَيْكُرُ وَأُونُواْ مِثْهَدِى أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّنَى فَٱرْهَبُونِ ﴿ ﴾ : ﴿ بَنِ ﴾ جمع «ابن»: الولد الذكر، إلّا إذا أضيف فيعمّه والأنثى كما هنا، وفي إضافتهم إلى إسرائيل إيحاء بعبودية معمّقة في يعقوب جدّهم، فإسرائيل هو عبد الله، وإيحاء ثان، لشرف هذه النسبة وكرامتها فليرجعوا إليها – وهم أحرى – فالحسنة من بيت النبوة أحسن وأجدى، كما السيئة منها أنكى وأردى، فليحذروا السوء وهم بنو أنبياء!.

وهذا الخطاب الحنون يضم ذكرى النعمة الإلهية الخاصة لهم، ومن ثم الأمر بالوفاء بعهد الله حتى يوفي بعهدهم، ثم ﴿وَإِنِّنَى فَأَرْهَبُونِ﴾.

وترى ما هي هذه النعمة القمة الذكرى، وما هما العهدان، والرهبة التي تخلّف النعمة والعهد؟.

توحي ﴿فِمْبَقَ﴾ بوحدة النعمة، أو أنها على كثرتها من نوع واحد، وأنها نعمة خاصة ربانية تفوق النعم المادية التي تعم المنعمين أيًّا كانوا وأيّان، فهل هي تفضيلهم على العالمين، وهي قرينة معطوفة عليها؟: ﴿اذْكُرُوا فِعْبَقَ الْيَا الْعَلَمِينَ﴾ (١).

أم هي النجاة من آل فرعون: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ آذَكُرُواْ يَعْمَةَ اللّهِ عَلَيْتِكُمْ إِذْ أَنِحَنْكُمْ مِنْ اللّهِ عَلَيْتِكُمْ مِنْ اللّهِ عَلَيْتِكُمْ مِنْ اللّهِ عَلَيْتُكُمْ مِنْ اللّهِ عَلَيْتُكُمْ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وما النجاة من فرعون إلّا نعمة سلبية تعبِّد الطريق لظهور الرسالة الإلهية التي هي النعمة القمة!

أم هي هي الرسالة المتوطِّدة فيهم منذ إسرائيل إلى عيسى ﷺ وهو آخر أنبياء بني إسرائيل، طيّات قرون رسالية مشرقة تترى، تتوسطها شريعة

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآيتان: ٤٧، ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم، الآية: ٦.

التوراة، مبتدأة بجذورها من إسرائيل، ومكتملة بموسى علي ومهيمنة بكتابات هامشية للتوراة من الرسل الإسرائيليين إلى المسيح علي حيث الإنجيل دعوة توراتية في شريعة الناموس، مهما تضمنت توجيهات أخلاقية تربو على التوراة؟: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ يَلَقَوْمِ ٱذْكُرُواْ نِمْمَةَ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَمَلَ فِيكُمْ أَلْهِ عَلَيْكُمْ مَا لَمْ يُؤْتِ آحَدًا مِّنَ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (١)؟.

لا نجد نعمة لهم أنعم من هذه النعمة القمة: الجمع بين النبوة والملك، نعمة واحدة في اتجاهها، متعددة في بنودها وحدودها، حيث تنحو منحى تحقيق الرسالة وتطبيقها.

وترى أنها تختلف عن تفضيلهم على العالمين إذ قرنت بها وعطفت هي عليها، ولا تفضيل فضيل إلّا على ضوء فضيلة الرسالة الإلهية!

أقول: إن تفضيلهم على العالمين نعمة تعمّ الرسالة والملوكية، وأنهم أوتوا ما لم يؤت أحد من العالمين، وما سواها من نعم في سلبية النقم وإيجابية الرحمات التي عبّدت الطريق للرسالة الإسرائيلية.

فهذه نعم لتعددها، وهي نعمة لوحدة جذورها واتجاهاتها، ولا نجد أمة منذ آدم حتى المسيح جمعت لها ما جمعت لبني إسرائيل من نعمة، وهم المعنيون من ﴿الْمَالَمِينَ﴾: ﴿وَأَنِي فَضَلْتُكُمْ عَلَى الْمَالَمِينَ﴾: عالمي تاريخهم حاضراً وغابراً، دون الأمة الإسلامية السامية المفضلة على العالمين في مثلث الزمان، في الطول التاريخي والعرض الجغرافي، وهذه الأمة المجيدة التي حباها الله الخلافة والرسالية الخالدة، إذ سلبها عن بني إسرائيل.

أترى إذ أنعم الله على السابقين من بني إسرائيل، فكيف يمتنُّ بها على الحاضرين وقد أخذت عنهم نعمة الرسالة وحوِّلت إلى نبيِّ إسماعيلي؟

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ٢٠.

أقول: لأن نعمة الرسالة المحمدية أكثر وأوفر من الرسالة الإسرائيلية، فهي لهم نعمة بعد نعمة، فليقبلوا إلى هذه الرسالة شكراً لما أنعم عليهم من الرسالات السابقة المبشرة بها، فذكر هذه النعمة السابقة السابغة يدفعهم للتنعم باللاحقة، لأنها نعمة تحمل البشارة بهذه النعمة!

ثم ترى ما هو عهد الله عليهم حيث يناط بعهدهم عليه؟ عهد وجاه عهد، ووفاء وجاه وفاء؟

أهو العهد الأوّل المعقود بين فطرة الإنسان وبين الله: ﴿ فِطْرَتَ اللّهِ الَّتِي اللهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ النّاسَ عَلَيْهَاً . . . ذَالِكَ اللّهِ الْقَيِّدُ ﴾ (١) أن يوحده ويعبده وحده لا شريك له؟ عهد مشدود إلى الفطرة، لا يحجبه أو يفصله إلّا حجابات الانحراف والغواية العامدة؟

أم هو العهد المعقود على آدم وذريته إذ أهبطه وزوجه إلى الأرض: ﴿ فَإِمَّا يَأْتِينَكُم مِّنِي هُدُى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْرَنُونَ ﴾ وهما عهدان يعمان نوع الإنسان دون اختصاص ببني إسرائيل، وهما أمّ العهود التي تؤخذ على مختلف الأمم مهما اختلفت صيغها، حيث تنحو منحى أصلي الفطرة والشريعة: عهد ذاتي وآخر خارجي يتجاوبان في تحقيق أوامر الله..

أو هو العهد المأخوذ على النبيين؟ والمخاطبون هنا ليسوا النبيين، وإنما بنو إسرائيل!

أو هو العهد المأخوذ على أهل الكتاب وبنو إسرائيل هم القمة بينهم: ﴿ وَإِذْ آخَذَ اللَّهُ مِيثَقَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَبَ لَتُبَيِّئُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ فَنَبَدُوهُ وَرَآءَ طُهُورِهِمْ وَاشْتَرُواْ بِهِ مَمْنَكَ اللَّهُ مِيثَنَى طُهُورِهِمْ وَاشْتَرُواْ بِهِ مَمْنَكَ اللَّهُ مِيثَنَى

<sup>(</sup>١) سورة الروم، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ١٨٧.

بَنِ إِسْرَهِ يِلَ وَبَعَثْنَا مِنْهُمُ اثْنَى عَشَرَ نَقِيبُنَّا وَقَالَ الله إِنِ مَعَكُمُّ لَهِنَ الْعَسَلُوة وَءَاتَيْتُمُ الْرَكُوة وَءَامَنتُم بِرُسُلِ وَعَزَرْتُمُوهُمْ وَأَقَرَضْتُمُ اللّهَ قَرْضًا أَقْمَتُمُ الْعَسَلُوة وَءَاتَيْتُمُ الْرَكُوة وَءَامَنتُم بِرُسُلِ وَعَزَرْتُمُوهُمْ وَأَقْرَضْتُمُ اللّهَ قَرْضًا لَمُنَا لَلْحَافِرَة عَنَكُمْ مَسْتُونَ بَنِ إِسْرَهِ يِلَ وَأَرْسَلَنَا إِلَيْهِمْ رُسُلًا حَلْمًا جَاءَهُمْ رَسُولًا بِمَا لَا تَهْوَى الْفُلُورَ حُدُوا مَا ءَائَيْنَكُم بِلَا يَقْتُلُونَ ﴾ (١) ﴿وَإِذَ أَخَذُنَا مِينَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا وَأَشْرِبُوا وَفِيقًا يَقْتُلُونَ ﴾ (١) ﴿وَإِذَ أَخَذُنَا مِينَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا وَأَشْرِبُوا وَفِيقًا يَقْتُلُونَ ﴾ (١) ﴿وَإِذَ أَخَذُنَا مِينَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا وَأَشْرِبُوا وَفِيقًا يَقْتُلُونَ ﴾ (١) وَعَمَيْنَا وَأَشْرِبُوا فَوْيِقًا يَقْتُلُونَ إِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَى مِنْفَعِمُ اللّهُ وَمُعَنَا وَأَشْرِبُوا فَي عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَمُعَنَا وَأَسْرِبُوا فَي فَلُولِهِمُ الْفُورَ حُدُوا مَا ءَائَيْنَكُمُ مِنْ يَقْوَقُ وَاسْمَعُوا فَالُوا سَعِمْنَا وَعُصَيْنَا وَأَشْرِبُوا فَي مُعْمَا وَعَصَيْنَا وَأَشْرِبُوا فَي اللّهُ وَلَوْكُونَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَلَقُولُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مِنْ وَلَوْلُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُمُ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (١) . . مواثيق عليهم تلو بعض، تنحو منحى تصديق النبيين، ولا سَلّمَا النبي الإسماعيلي الذي نقموا منه وهم يعرفونه كما يعرفون أبناءَهم : ﴿ اللّهُ اللّهُ مِنْ الْمُنْكُمُ مِنْ الْمُعْرُونَ اللّهُ وَيُونَ اللّهُ اللّهُ مِنْ وَيُونَ اللّهُ اللّهُ مِنْ الْمُعْرَالُ اللّهُ اللّهُ مِنْ الْمُعْرَانَ الللّهُ اللّهُ مَنْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ (١٠) . . اللّهُ الللللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ الله

هذا هو العهد البارز المعروف عندهم، المأخوذ عليهم وعلى النبيين أجمعين: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَنَى النّبِيِّيْنَ لَمَا ءَانَيْنُكُم مِّن كِتَبِ وَحِكْمَةِ ثُمَّ جَاءَكُم مِن كِتَبِ وَحِكْمَةِ ثُمَّ جَاءَكُم رَسُولُ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَكُم لَتُؤْمِنُنَ بِهِ وَلَتَنعُمُزُنَّمٌ قَالَ ءَأَقَرَرَتُم وَأَخَذَتُم عَلَى فَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٧٠.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٩٣.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآيتان: ١٤٦، ١٤٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران، الآية: ٨١.

غَلِيظًا ﴿ لَيَسْتَلَ ٱلصَّدِقِينَ عَن صِدْقِهِم ۚ وَأَعَذَ لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا ٱلِيمًا ﴿ ﴾ (١) ﴿ وَرَحْمَقِ وَسِعَتَ كُلَّ شَيْءٍ فَسَأَحْتُبُهُا لِلَّذِينَ يَنْقُونَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوةَ وَٱلَّذِينَ هُمْ بِعَايَدِنِنَا يُؤْمِنُونَ ﴿ الزِّكُونَ النَّيِيَ اللَّهِينَ الْأَمِنَ اللَّذِي يَجِدُونَ مُ مَكْنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَدِيةِ وَٱلْإِنِجِيلِ . . . فَالَّذِينَ ءَامَنُوا بِدِ وَعَزَرُوهُ وَنَصَكُرُوهُ وَاتَّبَعُوا ٱلنُّورَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّذِينَ أَنْزِلَ مَعَهُم أَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُقلِحُونَ ﴿ اللَّهِ ﴿ ) . . . فَالَّذِينَ اللَّهُ الْمُقلِحُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُقلِحُونَ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُقلِحُونَ ﴿ اللَّهُ الْمُعْلِحُونَ ﴿ ( اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللْهُ الللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللْهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللللْهُ الل

فَ ﴿ وَأَوْفُواْ بِهَدِى ﴾ إيماناً بهذا الرسول النبي الأمي ﴿ أُونِ بِهَدِكُمْ ﴾ : الأكفرن عنكم سيئاتكم ولأدخلنكم جنات. الرحمة المكتوبة للذين آمنوا: الفلاح. . : فلاحاً في الرحمة ورحمة في الفلاح بعد تكفير السيئات.

وقد يعني هذا العهد مجموعة العهود العامة والخاصة المأخوذة عليهم كمكلفين - موحدين - أهل الكتاب - بني إسرائيل، والقدر المسلم عهد الرسالة الإسلامية كما يبرز هو فقط بعد هذه الآية دون فصل: ﴿وَءَامِنُوا بِمَا أَنزَلْتُ مُصَدِقًا لِمَا مَعَكُمْ...﴾! ولا تنافيه وحدة العهد ﴿عَهْدِى﴾ حيث الكل واحدة في الاتجاه مهما اختلفت في صيغها وشكلياتها، على أن عهد الرسالة الإسلامية هو العهود كلها، حيث يجمعها - كأكملها - كلها، وسوف تمر عليك البشارات الكتابية بحق الرسول محمد على البشارات الكتابية بحق الرسول محمد المنتها المتاب آياتها.

﴿ وَأَرْفُوا بِهَدِئ ﴾ الذي عاهدته عليكم، فإن وفيتم ﴿ أُونِ بِهَدِكُم ﴾ الذي عاهدته لكم: ﴿ . . . لَأُكَفِرَنَ عَنكُم سَيِّنَاتِكُم وَلَأَدْخِلَنَكُم جَنَّاتٍ جَيِّى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَدُّ . . . . فَيِما نَقْضِهِم مِيثَنَقَهُم لَعَنَّهُم وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُم قَاسِيَةً بُحَرِّفُونَ الْخَافِدَ عَن مَوَاضِعِهِ وَنسُوا حَظًا مِما ذُكِرُوا بِدِّ . . . ﴾ (٣) وذلك بعد قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَ أَخَذَ اللّهُ مِيثَنَقَ بَنِ إِسْرَهِ يلَ . . . ﴾ (١) !

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآيتان: ٧، ٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآيتان: ١٥٦، ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآيتان: ١٢، ١٣.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة، الآية: ١٢.

وطالما الخطاب الظاهر هنا لبني إسرائيل وفي إطارات خاصة ولكنه كضابطة عامة تعم كافة العهود المأخوذة على الأمم والأفراد، المقابلة لما أخذه الله على نفسه جزاء لهم، فلا وفاء من الله لعهودهم إلّا بعد أن يوفوا له عهوده.

فليست عهود الله ووعوده فوضى تلعب بها الأهواء والآمال، وإنما الأعمال هي التي تحدّد حدود تحقيق الوعود في كافة المجالات، فلئن سئلنا عن قول الله ﴿أَدْعُونِي آَسْتَجِبٌ لَكُونُ ﴿أَنّا ندعو فلا يستجاب لنا؟ قيل: لأنكم لا تفون بعهده، وأن الله يقول ﴿وَأَوْفُواْ بِهَدِى آُونِ بِعَهْدِكُمْ ﴾ «و الله لو وفيتم لله لوفى الله لكم الله لكم الله .

وعهده هنا هو الالتزام بطاعته، دون الشيطان: ﴿ أَلَوْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَنَهِيْ السَّيطان: ﴿ أَلَوْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَنَهِى السَّيطان: ﴿ أَلَوْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَنَهِى الْمَالُونَ وَأَنِ اَعْبُدُونِ فَلَا صِرَطُّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى غرار وفائنا يكون وفاؤه جزاء وفاقاً، دون فوضى يأملها البطالون ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلإِنسَنِ إِلَا مَا سَعَىٰ ﴾ (٤)!

فالله وفيَّ يحب الأوفياء ويكون عند طلباتهم إن كانت صالحة تصلحهم أو لا تضرهم، ولا يحب الناقضين اللِّعناء مهما كانت ادعاءاتهم الهاوية الخواء.

وكل وفاء تتطلب وفاءً مثلها وفي إطارها، إن في توحيد الله، أو تصديق أنبيائه أو أوصيائهم (٥) أو في تطبيق أحكام الله أم ماذا؟

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>Y) نور الثقلين ١: ٧٣. عن تفسير القمي بسنده عن أبي عبد الله ﷺ قال له رجل: جعلت فداك إن الله يقول: . .

<sup>(</sup>٣) سورة يس، الآيتان: ٦٠، ٦١.

<sup>(</sup>٤) سورة النجم، الآية: ٣٩.

<sup>(</sup>٥) نور الثقلين ١: ٧٣ عن أصول الكافي عن أبي عبد الله عَلَيْهِ في الآية ﴿وَأَوْفَا بِهَدِئَ ﴾ [البقرة: ٤٠] قال: بولاية أمير المؤمنين عَلَيْهِ: ﴿أُونِ بِهَدِكُمْ ﴾ [البقرة: ٤٠] قال: بولاية أمير المؤمنين عَلَيْهِ: ﴿أُونِ بِهَدِكُمْ ﴾ [البقرة: ٤٠] قال:

فكما ﴿لا يَنَالُ عَهْدِى الظّلِمِينَ﴾(١) مهما كان عهد الإمامة في النبيين حيث موقعها في ابتلاء إبراهيم، ولكنها في وجهة أخرى تعم كافة العهود وكل الظالمين، فالذين يظلمون وينتقصون عهود الله، لم يكن لينالهم عهودهم من الله، قاعدة عامة تعيش حياة التكليف ككل، وكذلك و﴿وَأَوَّوُوا بِهَهْدِى أُوفِ بِهَهْدِكُمُ تعم في تأويله وعموم لفظة كافة العهود، مهما خص خطابه بني إسرائيل، فإنما العبرة في الخطابات القرآنية عموم الألفاظ دون خصوص الموارد.

أقول: وهذا من باب الجري والتطبيق لا التفسير، حيث الآية تعنى أولاً بني إسرائيل، ومن ثم عامة المكلفين في عامة التكاليف، والولاية هي على هامش النبوة فعهدها هي عهدها. وفيه أيضاً عنه ﷺ يا خيثمة! نحن عهد الله فمن وفي بعهدنا فقد وفي بعهد الله ومن خفرها فقد خفر ذمة الله وعهده. وفيه عن معانى الأخبار بإسناده إلى ابن عباس قال قال رسول الله ﷺ: أنزل الله عَرَمُنْكُ ﴿ وَأَوْفُوا بِهَهِ بِينَ أُوفِ بِهَدِكُمْ ﴾ [البقرة: ٤٠] والله لقد خرج آدم من الدنيا وقد عاهد قومه على الوفاء لولده شيث فما وفي له، ولقد خرج نوح من الدنيا وعاهد قومه على الوفاء لوصيه سام فما وفت أمته، ولقد خرج إبراهيم من الدنيا وعاهد قومه على الوفاء لوصيه إسماعيل فما وفت أمته، ولقد خرج موسى من الدنيا وعاهد قومه على الوفاء لوصيه يوشع بن نون فما وفت أمته، ولقد رفع عيسى ابن مريم إلى السماء وقد عاهد قومه على الوفاء لوصيه شمعون بن حمون الصفا فما وفت أمته، وإني مفارقكم عن قريب وخارج من بين أظهركم ولقد عهدت إلى أمتى في على بن أبي طالب، وإنها (الأمة) لراكبة سنن من قبلها من الأمم في مخالفة وصبي وعصيانه، ألَّا وإني مجدد عليكم عهدي في على ﴿نَمَن نَّكُنَّ فَإِنَّمَا يَنكُنُ عَلَى نَقْسِيةً وَمَنْ أَوْنَى بِمَا عَنهَدَ عَلَيْهُ اللَّهَ فَسَبُوَّتِيهِ أَجَّراً عَظِيمًا﴾ [الفتح: ١٠] − أيها الناس! إن علياً إمامكم من بعدي وخليفتي عليكم وهو وصبى ووزيري وأخى وناصري وزوج ابنتي وأبو ولدي وصاحب شفاعتي وحوضي، من عصي علياً فقد عصاني ومن عصاني فقد عصي الله، ومن أطاع علياً فقد أطاعني ومن أطاعني فقد أطاع الله ﷺ ، أيها الناس! من ردّ على على في قول أو فعل فقد رد عليّ، فمن ردّ عليّ فقد رد على الله فوق عرشه، أيها الناس! من اختار منكم على على إماماً فقد اختار على نبياً، ومن اختار على نبياً فقد اختار على الله ﷺ رباً، أيها الناس! إن علياً سيد الوصيين وقائد الغرّ المحجلين ومولى المؤمنين، وليه وليي ووليي ولى الله وعدوّه عدوّي وعدوّي عدوّ الله ﷺ ، أيها الناس! أوفوا بعهد الله في على يوف لكم بالجنة يوم القيامة .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٢٤.

﴿ وَإِنِّنَى فَأَرْهَبُونِ ﴾ : - ﴿ إِنَّمَا هُوَ إِلَنَهُ وَنَجِدُ فَإِنَّنَى فَأَرْهَبُونِ ﴾ (١) فوفاؤه تعالى بعهده لهم منوط بعد ما مضى بأن يرهبوه لا سواه، كما وأن التوراة فِي نُسخَتِها ﴿ هُدُى وَرَحْمَةُ لِلَّذِينَ هُمْ لِرَبِّهِمْ يَرْهَبُونَ ﴾ (٢) رغباً ورهباً مستجابة شريطة المصالح الواقعية : ﴿ فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ وَوَهَبْنَا لَهُ يَحْيَف وَأَصْلَحْنَا لَهُ نَوْجَهُ وَاللَّهُ مَا لَكُونَ وَيَعْبُونَ وَيَعْبُونَ وَيَعْبُونَ وَيَعْبُونَ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبُ وَكَانُوا لَنَا خَشِعِينَ ﴾ (٣) .

والرهبة مخافة مع تحرُّز واضطراب، وهكذا يجب أن يخاف الله من عدله وظلمنا، وفضله وجهلنا، لا من ظلمه فإن الله ليس بظلام للعبيد!

﴿ وَإِنَّنَى فَأَرْهَبُونِ ﴾ حصر الرهبة في الله، أن يخاف الله – فقط – دون سواه – فـ «من خاف الله أخافه الله من كل شيء «من لم يخف الله أخافه الله من كل شيء » (٤).

وترى ما هو موقف الفاء والنون في: ﴿ فَارَهَبُونِ ﴾؟.. علّ الفاء عاطفة لمدخولها على محذوف من شكله – إذ لا شاهد لغيره – كـ «إياي ارهبون فارهبون» إيحاء إلى استمرارية الرهبة، تعقيباً زمنياً، وتكاملها رتيباً: أن يعيش الإنسان رهبة من الله لا سواه، ويتخطاها إلى أقوى فأرقى.. وهكذا يجوز اجتماع عاطفين في جملة واحدة، حيث الواو لعطف المحذوف على المذكور، والفاء هنا لعطف المذكور على محذوف من جنسها، وما أحسنه جمعاً في عطف وعطفاً في جمع!.

والنون ليس نون الجمع لمكان كسرها والأمر فليحذف نون الجمع جزماً، بل هي نون الوحدة، الدالة بكسرها على يائها: «فارهبوني».

سورة النحل، الآية: ٥١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء، الآية: ٩٠.

<sup>(</sup>٤) عيون أخبار الرضا عن الإمام الرضا عليه .

إذاً فهنا حصرٌ بتقديم المفعول: ﴿وَإِنَّنَ﴾ وتأكيد أن له بتكرار المفعول «ني» والفعل: «ارهبون فارهبون» فهي أكثر من ﴿إِيَّاكَ نَعَّبُدُ وَإِيَّاكَ نَعَّبُدُ وَإِيَّاكَ نَعَّبُدُ وَإِيَّاكَ نَعَّبُدُ وَإِيَّاكَ نَعَبُدُ ﴾ (١).

وفيه إيماءً إلى ما كان البعض من الأحبار يرهبون من بعض رهبة النكسة الروحية الإسرائيلية، ومن الفراعنة رهبة الفرعنة، ومن الأثرياء رهبة الفقر، فهم كانوا في ثالوث الرهبة من غير الله، فليتركوه إلى مثلث الرهبة من الله!

فذكر نعمة الله والوفاء بعهد الله وحصر الرهبة من الله، أنها تتبنّى الإنسان - أيًّا كان - وفيًّا نقياً زاهداً تقياً يعيش مرضاة الله، فيؤمن بالله ولا يكفر، ولا يلبس الحق بالباطل ويقيم الصلاة ويؤدي الزكاة ويركع مع الراكعين...:

﴿ وَمَامِنُواْ بِمَاۤ أَسَرَلْتُ مُصَدِّفًا لِمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُوٓاْ أَوَّلَ كَافِرٍ بَدِّ وَلَا تَشْتَرُواْ بِنَابَقِى ثَمَنًا قَلِيلًا وَإِنِّنَ فَاتَّقُونِ ۞﴾:

أمران يتوسطهما نهيان، أمرٌ بالإيمان بما أنزل الله أولاً وبتقواه أخيراً، ونهي عن أن يكونوا أوّل كافر بما أنزل، وأن يشتروا بآياتنا ثمناً قليلاً: سياج رباعي لا قبل له ولا سيما لمن ذكر نعمة الله، ووفى بعهد الله، ورهب الله! فالنهيان سياجان لتحكيم الأمر الأوّل، والأمر الأخير سياج للثلاثة: تقوى الله في الإيمان به وترك ما نهاه.

وهل إن ﴿ بِمَا أَنـزَلْتُ ﴾ يخص القرآن، فإنه النازل من سماء الوحي، أم هو الرسول محمد ﷺ فإنه أيضاً نازل برسالته: ﴿ قَدْ أَنَزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ ذَكْرًا ۞ رَسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَكُمْ اللَّهِ مُبَيِّنَتِ لِيُخْرَجَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِلِحَتِ مِنَ الظُّلُمَتِ إِلَى

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة، الآية: ٥.

النُّورِّ ((()) حيث النزول هنا وهناك ليس من السماء، فإن الله ليس ساكن السماء وماكنها، وإنما من مقام على، فكما القرآن نازل إلى أراضي القلوب من سمو الربوبية وسماتها، كذلك الرسول نازل برسالته ووحيه، سواء حيث هما من على إلى دان.

وقد تتحمل الآية كلا النازلين، قرآن محمد ومحمد القرآن، مهما كان القرآن الوحي أصلاً، ومحمد ﷺ حامله فرعاً، حيث الدليل الأصل على رسالته هو القرآن، كما هو وحيه الأصيل.

فالقرآن يصدق ما معهم من كتب الوحي وأنبيائه، ومحمد على يصدق ما معهم من أنبيائه وكتب الوحي، فمحمد هو القرآن كما القرآن هو محمد مهما اختلفا في مظهرين! (٢).

هنا ﴿ بِمَا آنزَلْتُ ﴾ وفي أخرى ﴿ بِمَا أَنزَلَ الله ﴾ (٣) يعمّان الرسول والقرآن، وأما ﴿ اَمِنُوا مِا نَزَلُا ﴾ (٤) فإنها خاصة بالقرآن لمكان التنزيل: التدريج، ولا تدرّج لأصل الرسالة، ولكنما القرآن مُنْزَلُ: لنزوله جملة واحدة ليلة القدر، ومنزّل أيضاً لنزوله متدرجاً نجوماً طوال الرسالة.

وترى ماذا يعني ﴿مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ﴾؟ ومعهم خليط من وحي الأرض والسماء! فهل القرآن يصدقه كله: ﴿لِمَا مَعَكُمْ﴾؟ أم بعضه: الذي لم يحرّف بعد فـ «لبعض ما معكم» والنص ﴿لِمَا﴾ لا «بعض ما ؟!

هناك آيات تصرح أن اليهود والنصارى حرفوا قسماً وأقساماً من آيات

<sup>(</sup>١) سورة الطلاق، الآيتان: ١٠، ١١.

 <sup>(</sup>٢) ﴿ وَمَا عَلَّمْنَكُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَلْبَغِي لَكُمٌّ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْوَانٌ مُّبِينٌ ﴾ [يس: ٦٩] هذه الآية من يس كما تأتي تجعل الرسول ذكراً وقرآنا مبيناً إذ لا مرجع لـ (هو) إلّا هو ولم يسبق ذكر من القرآن.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٩٠.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ٤٧.

الـوحـي: ﴿فَوَيْلُ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ ٱلْكِنَابَ بِأَيْدِبِهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَاذَا مِنْ عِندِ اللّهِ... فَوَيْلُ لَهُم مِّمَّا كَنَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَّهُم مِّمَّا يَكْسِبُونَ﴾ (١) فكيف يصدق القرآن ما يكذبه من آيات توراتية أو إنجيلية دخيلة؟.

إذاً فليس القصد كلّ ما معهم، فهل هو - إذاً - ما معهم من آيات السوحي لا سواها: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكَتَبُ وَمُهَيِّمِنًا عَلَيْتُهِ ﴾ (٢) فالمصدّق هو كتاب الله، لا كل كتاب ولا كل ما معهم؟ وإنما بعض ما معهم؟.

وليس في تصديق البعض لما معهم تحريضٌ على الإيمان به، فإن كلَّ لاحق – لا محالة – يصدق البعض من سابقه، إذ لا يمكن تكذيبه ككلِّ وإن كان كلَّه من وحي الأرض!. بل ولا يستطيع أي كاذب محتال أن يجمع أكاذيب لا صدق فيها، فإنما يخلط كذباً بصدق، ويظهر كلَّا بمظهر الآخر بغية الإضلال: «فلو أن الحق خلص لم يكن للباطل حجة ولو أن الباطل خلص لم يكن اختلاف ولكن يؤخذ من هذا ضغث ومن هذا ضغث فيمزجان فيجيئان معاً فهناك استحوذ الشيطان على أوليائه ونجى الذين سبقت لهم من فيجيئان معاً فهناك استحوذ الشيطان على أوليائه ونجى الذين سبقت لهم من الله الحسنى الله وحتى إذا حاولوا أن يجمعوا كذباً خالصاً لا يستطيعون!.

فترى إذاً لا يقصد من «ما معهم لا كله لمكان التحريف، ولا بعضه إذ لا يفيد فما هو المصدَّق إذاً؟.

أقول: إنه البشارات الموجودة في التوراة كما في آيات: ﴿وَلَمَّا جَآءَهُمْ كَنَابُ مِنْ عَنْ اللَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا كَنَابُ مِنْ عَنْ عَنْ اللَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَآءَهُم مَا عَرَقُوا كَفَرُوا مِنْ قَبْلُ الْكَنْفِينَ﴾ (٣) فقد كانوا من قبل

سورة البقرة، الآية: ٧٩.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٨٩.

أن يأتي محمد بالقرآن يستفتحون على المشركين أنه يأتي بأقوى شريعة إلهية تقضي عليكم ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَفُوا كَفَرُوا بِيِّهِ. ﴾.

ف الما معكم الهنا وفي ﴿ وَيَكُفُرُونَ بِمَا وَرَاءَهُ وَهُو الْحَقُ مُصَدِقًا لِمَا مَعَكُم ﴾ (٢) وفي ﴿ وَيَأَيُّهُا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنْبَ ءَامِنُوا عِمَا نَزَلْنَا مُعَمَدِقًا لِمَا مَعَكُم ﴾ (٢) إنها - فقط - البشارات المودوعة في كتب السماء، ثم وفيما يعني الأعم منها وساثر آيات الوحي لا نجد الما معهم الو المعكم الله ﴿ لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ (٢) و ﴿ لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْحَيْنَ ﴾ (٤) ولا يعني بين يدي الرسول كذيه من الرسول إلا ما أنزل قبله على من سبقه من الرسل، وقد يشير إلى ما معهم: ﴿ اللَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِنْبَ يَعْمِونُونَهُ كَمَا يَعْمِونُونَ أَبْنَاءَهُمْ وَإِنَّ فَيِقًا مِنْهُم لَيَكُنُونَ الْحَقَ وَهُمْ يَعْمُونَ النَّيْقَ الْأَمْنَ الَّذِي يَعِدُونَهُ مَكُنُونًا وَهُمْ مَنْ الرسل عَيْمُونَ الْمَقَلَ اللَّهُمْ وَإِنَّ فَيقًا مِنْهُمْ لَيَكُنُمُونَ الْحَقَ وَهُمْ يَعْمُونَ النَّيْقَ الْأَيْمَ اللَّهُمْ اللَّهُمْ فِي التّورَيْنَةِ وَالْإِنِيلِ ﴾ (١) وغذه الرَّاعِيلِ ﴾ (١) وغذه مَكُنُوبًا وَنَدُمُ مَا اللَّهُمْ فِي التّورَيْنَةِ وَالْإِنِيلِ ﴾ (١) .

وقد جمعنا في مولف خاص ما معهم من بشارات بحق الرسول الأعظم محمد الله الآيات، وهنا محمد الله الكيات، وهنا مجالً لاستعراض مواصفات القرآن في كتب السماء.

فَ ﴿ بِمَا آَنـزَلْتُ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ ﴾ له وجهتان: عامة تشمل عموم القرآن، وخاصة تخص ببشارات للرسول ﷺ فالقرآن ونبيه مبشّر بهما على سواء في كتب السماء.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٩١.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٤٧.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٩٧.

 <sup>(</sup>٤) سورة المائدة، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: ١٤٦.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الآية: ١٥٧.

 <sup>(</sup>٧) رسول الإسلام في الكتب السماوية وفيه ٥٩ من بشارات الوحي فراجع.

فمن العامة: ﴿ ذَالِكَ ٱلْكِنَابُ لَا رَبَّ فِيهِ ﴿ () : ذلك القرآن هو الكتاب الذي بشر به من قبل: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلمُنذِدِينُ اللَّهِ اللَّعَ اللَّهُ عَلَى اللهُ ال

وإليكم نموذجاً من هذه التي كانت في التوراة ولعبت بها أيدي التحريف والتجديف – مواصفات للقرآن كما في الأصل العبراني من كتاب اشعياء – ٢٨: ٩ – ١٤.

"إِتْ مِيْ يُورِهْ دِعاهْ وِإِنْ مِي يابيْن شِمُوعاهْ غِكمولِي مِحالابْ عِنْيِمِّي مِشَادايم (٩) كِي صَوْلا صاوْ صَولا صاوْ قَولا قاوْ قَولاقاو زِعير شام زِعير شام (١٠) كِي بِلَعَجِي شافاه وبِلا شُون أُجِرِتْ بِدَبَّرْ إِلْ هاعامْ هَذَّه (١١) أشِر آمرْ إِلِيهِم زِئْت هَمِّنُوحاه هانيحو لعايف وزِئْت هَمِّرْجَعاه وِلا آبُوء شِمُوعْ (١٢) وهاياه لاهِمْ دِبَرْ يهُواهْ صَوْلا صاوْ صَوْلا صاوْ قَوْلا قاوْ قَوْلا قاوْ زِعِير شام زِعِير شام لِمَعَنْ بِلَحُو وِخاشْلُو آخُورْ وِنْشبارُ وِنوقِشو وِنِلْكادُوا (١٣) لاخِنْ شِمْعُو دِبَرْ يِهُواهُ أَنِشِيْ لاصُون مِشْلِيْ هَاعَامْ هَذَّهُ أَشِرْ ييرو شالام (١٤):".

«لمن تُرى يعلم العلم ولمن يفقه في الخطاب للمفطومين عن اللبن للمفصولين عن الثدي (٩) لأنه أمرٌ على أمر، أمرٌ على أمر، فرضٌ على فرض فرض على فرض هنا قليل وهناك قليل (١٠) لأنه بلهجة لكناء وبلسان غير لسانهم يكلم هذا الشعب (١١) الذين قال لهم هذه هي الراحة فأريحوا الرازح وهذه هي الرفاهية فأبوا أن يسمعوا (١٢) لذلك سيكون كلام الرب لهم أمراً على أمر، أمراً على أمر فرضاً على فرض هنا قليلاً وهناك قليلاً لكي يذهبوا ويسقطوا إلى الوراء فيحطّموا ويصطادوا

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢.

<sup>(</sup>۲) سورة الشعراء، الآيات: ۱۹۳ – ۱۹۷.

فيؤخذوا (١٣) لذلك اسمعوا كلام الرب يا رجال الهزء! ولاة الشعب الذي في أورشليم (١٤)».

إنها بشارات لطيفة للقرآن ونبيه، تصريحاً بلغته «بلسان غير لسانهم» أن نبياً غير عبراني يكلمهم بغير لغتهم، بقرآن نازل عليه نجوماً: «أمراً على أمر فرضاً فرض هنا قليلاً وهناك قليلاً» قائلاً لشعب إسرائيل: «هذه الراحة أريحوا الرازح: التعبان، وهذا هو السكون» ولكن...

فمن يصدّق - إذا ً - بهذا النبي ويقرآنه، فقد صدق بسائر كتب السماء المبشّرة بهما، ومن يكذب فقد كذب بها أجمع، فالمسلم مسلم وموسوي ومسيحي حيث صدقهما في إسلامه، والكافر بالقرآن كافر بموسى والمسيح ومن بينهما، الذين بشروا به!

فَوْوَءَامِنُواْ بِمَا أَنْزَلْتُ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُواْ أَوَلَ كَافِرٍ بَيْهِ﴾!

وترى النهي يخص أوّلية الكفر به فلو كفروا به آخراً أو بعد آخرين فلا نهي؟!

كلّا - إنه نهي عن مطلق الكفر به أولاً وآخراً، وذكر الأوّل هنا إيماءُ تنديد، أنهم رغم ما كان عليهم الإيمان به قبل الآخرين، لأنهم كانوا فيمرفونه كمّا يمرفون أَننَاءَهُم في (١) دون الآخرين ﴿وَكَانُوا مِن قَبْلُ يَسْمَنْنِوكَ عَلَ اللّهِ كَمَا يَمرفون أَننَاءَهُم مَّا عَرَفُوا كَفَرُوا بِقِبه في فكانوا أوّل كافر به - هنا ينهون عما كفروا خلاف المترقب منهم نهياً عن واقع هو أفضح منكر فعلوه، كالنهي عن أكل الربا أضعافاً مضاعفة: ﴿لا تَأْكُلُوا الرّبوا أَضْعَكُا والقرآن، وبأنّ وصفه وكتابه في كتبكم مذكورة!.

سورة البقرة، الآية: ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٨٩.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٣٠.

فيا لهذا الكفر الأوّل من ضلال ذاتي وإضلال للآخرين، فإنهم يستدلون بكفر الأوّلين فلا يؤمنون، أن لو كان خيراً فليكونوا هم أوّل المؤمنين إذ كانوا يعرفونه كما يعرفون أبناءهم! وأهل البيت أدرى بما في البيت.

فقد منعوا هنا أن يكونوا قدوة في الكفر، فحجة للنفوس الضعيفة، رغم ما عليهم أن يكونوا أوّل المؤمنين، فقدوة للآخرين.

ثم الأوّلية المنهية هنا تعم الزمنية والرتبية، وقد جمعوا بينهما، فكانوا أوّل كافر به منذ أوّل المواجهة من العهد المدني، قبل أن يكفر به غيرهم من مشركين وكتابيين هناك، وكانوا كذلك أوّل كافر به في ألدّه وأشده، مهما كانت الأوّلية الزمنية في العهد المكي للمشركين حيث لم يكن هناك كتابيون، فهم أولاء كانوا الأوّلين والآخرين في الكفر المكي، وبنو إسرائيل هم الأوّلون زمناً في العهد المدني، ورتبة في المكي أيضاً وفي كلّ العهود، حيث لم يُعهد كفر أكفر من كفرهم وحتى الآن!.

فَ ﴿ أَوَّلَ كَافِرٍ بِقِدٍ ﴾ عليه وزره ووزر من كفر به إلى يوم القيامة ولا ينقص أولئك من أوزارهم ، كما أن أوّل من آمن به له أجره وأجر من آمن به إلى يوم القيامة ولا ينقص أولئك من أجورهم ، وكما ثبت عن النبي على الله المن سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة ولا ينقص أولئك من أجورهم شيء ومن سنّ سنة سيئة كان عليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة ولا ينقص أولئك من أوزارهم شيء ".

## ﴿ . . . وَلَا نَشْتُرُوا بِعَابَتِي ثَمَنًا قَلِيلًا وَإِنِّنَى فَٱتَّقُونِ ﴿ ۖ ﴾ :

إنها آيات بيّنات في كتابات الرسل الإسرائيليين تحمل بشارات بالقرآن ونبيّه اشتروا بها ثمناً قليلاً أن حرفوها بزيادة أو نقصان أو تحوير وتغيير، في التوراة والإنجيل وما بينهما من كتاب، كي لا يبقى أثر من محمد وقرآنه فيها، مغبة ثمن قليل وكلُّ ثمنِ بجنب آيات الله قليل!: من أثمان مادية يأخذونها من الأثرياء المستغلين، ومن معنوية يكتسبونها: بقاء ومزيداً على مناصبهم الروحية الإسرائيلية، ومكانة عند الفراعنة والقياصرة، هؤلاء الذين يرون شريعة القرآن خطراً على كيانهم، ومكانتهم فيما بينهم من الربانيين والأحبار – أم ماذا!.

فهذه الأثمان كلها قليلة وجاه آيات الله، دون أن يعني ﴿وَلِيلا﴾ هنا مقابل الكثرة إذ لا كثرة في أيّ الأثمان في هذه التجارة البائرة الخاسرة، حيث تبوء خواءً في الدنيا والآخرة!

هنا المثمن المباع هي آيات الله، والثمن ما يكسبونه بتحريف آيات الله، والثمن لا يشترى وإنما المثمن هو المباع والمشترى، فما هو التوجيه لكون الثمن هنا هو المشترى؟.

علّه أن الثمن هو المرغوب فيه دائماً مهما كان نقداً أم سواه، فالذي يُقدم ببيع ما عنده بما ليس عنده، مهما كان ما عنده مرغوباً فيه أو مرغوباً عنه.

فهؤلاء المحرفون آيات البشارات كانوا راغبين عنها إذ يرون فيها انقضاء النبوة الإسرائيلية، وهم يزعمونهم: شعب الله المختار! فإذ يجدون ثمناً عما لا يحبون فهم إلى هذه التجارة يجنحون، فاشتراء ثمن ببيع آيات الله يوحي بأنهم عنها إليه راغبون.

فليس الثمن والمثمن إلّا بمقياس الرغبة، حيث المرغوب فيه ثمن والمرغوب عنه أو المفضل عليه مثمن، ففي تبادل سلعتين تعتبر كل واحدة ثمناً ومثمناً باعتبارين، دون فرق بين المتاع والنقد، فقد يكون النقد أيضاً مثمناً كما يكون ثمناً.

وهنا - إذ كانت الرغبة - كل الرغبة - فيما يعتاضون به آيات الله المرغوب عنها أصبح العوض ثمناً يشترى والآيات مثمناً يُشرى.

ولأن ما رغبوا فيه قليلٌ بجنب آيات الله – أيّاً كان – فالنهي يستأصل هذه التجارة بكل أثمانها أنها قليلة!.

وقد يكون المثمن مرغوباً عنه ولا يكون الثمن مرغوباً فيه ولكنه أفضل من الثمن عنده، فهنا يشرى المثمن ولا يشتري الثمن وكما في يوسف عند إخـوتـه: ﴿وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ بَغْسِ دَرَهِمَ مَعْدُودَةِ وَكَاثُواْ فِيهِ مِنَ ٱلزَّاهِدِينَ﴾ (١) دون واشتروا به ثمناً بخساً.

إنهم اشتروا بآيات البشارة - وهي عهد الله - ثمناً قليلاً: ﴿وَلا تَشْتُرُواْ يَعَلَمُواْ يَعَلَمُوا يَعَلَمُوا يَعَلَمُوا يَعَلَمُوا يَعَلَمُوا يَعَلَمُوا يَعَلَمُوا يَعَلَمُوا يَعَلَمُوا يَعَلَمُ وَلَا يَشَعَرُوا يَعَلَمُ عَلَمُ الْكَيْفِرُونَ ﴾ (٣) خلافاً للميثاق الذي أخذ وَمَن لَمْ يَعَمَّمُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ وَاشْتَرُواْ يِهِ مَن قَلِيلًا فَيِللاً فَيِقْسَ مَا يَشْتَرُونَ ﴾ (٤).

تجارة خاسرة إسرائيلية إن اشتروا بآيات البشارات ثمناً قليلاً، رهبة من السلطات الزمنية، خشية من الناس وتقاة وحفاظاً على كياناتهم أحباراً ورهباناً، واستدراراً لما يُدرُّ عليهم من أموال<sup>(٥)</sup> فاشتروا هذه الأثمان القليلة بعهد الله وميثاقه الذي واثقهم به والنبيين.

فآيات البشارات كانت تباع حفاظاً على السلطات الإسرائيلية، وآيات

<sup>(</sup>١) سورة يوسف، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ٩٥.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية: ١٨٧.

<sup>(</sup>٥) نور الثقلين ١: ٧٣ مجمع البيان: روي عن أبي جعفر عليه في هذه الآية قال: كان حيي بن أخطب وكعب بن الأشرف وآخرون من اليهود لهم مأكلة على اليهود في كل سنة فكرهوا بطلانها بأمر النبي في فحرفوا لذلك آيات من التوراة فيها صفته وذكره، فذلك الثمن الذي أريد في الآية.

العقوبات على الأغنياء والكبراء تباع حتى يأخذوا هم رواتبهم ولا تقع العقوبات على الأغنياء، وآيات الجزاء على الظلامات والفرعنات تباع حتى لا تمس من كرامة الفراعنة والقياصرة. وهكذا كانت شنشنة الإسرائيليين القديمة وحتى الآن وأنهم كما يصرحون يرون: «إن الغاية تبرر الوسيلة» فيبررون التحريفات بغية الغايات.

## ﴿ وَلَا تَلْبِسُوا ٱلْحَقِّ بِٱلْبَطِلِ وَتَكْمُنُوا ٱلْحَقَّ وَٱلنَّمْ تَعْلَمُونَ ۞ :

نهيان في استفهام إنكار وتنديد: عن لبس الحق بالباطل، وعن كتمان المحق: ﴿لِمَ تَلْبُسُونَ ٱلْحَقَّ بِٱلْبَعِلِلِ وَتَكْنُمُونَ ٱلْحَقِّ وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾ (١) فالحق الطاهر المكتوم بغير لباس أو لبس الباطل لا يُلبس بالباطل، وإنما هو الحق الظاهر غير المكتوم يلبس بالباطل (٢).

فكما أن لبس الحق الظاهر بالباطل محرم، كذلك كتمان الحق، فلا بدّ للحق أن يظهر بصورته وصيغته حتى يتبعه أهلوه، وللباطل أن يظهر كذلك حتى يجتنبه مخالفوه، فلا تخلطوا الحق بالباطل فتعمى مسائله وتشكل معارفه.

وهم في هذا المجال من التحريف والتجديف كانوا ولا يزالون يزاولون كتمان الحق إن استطاعوا أو تلبيسه بالباطل وتخليطه إذا ظهر، فقد حذفوا بشارات عن كتابات النبيين، وكتموا أخرى عن بُسطائهم، أو حرفوها بتلبيسها بالباطل، فيما كانت ظاهرة، أم علّها إذا ظهرت لا تدل على ما تدل، والقرآن يفضحهم في مواضيع شتى نتحدث عنها في طياتها.

سورة آل عمران، الآية: ٧١.

<sup>(</sup>٢) فَ ﴿ وَيَكُنُّمُوا الْحَقِّ ﴾ [البقرة: ٤٣] هنا مجزوم بالعطف على ﴿ وَلَا تَلْبِسُوا ﴾ [البقرة: ٤٣] فتكرر لاء النهي والمعنى: ولا تكتموا الحق، لا أن تكون الواو حالية وتكتموا منصوباً بـ «ان» المقدرة، حيث الحق المكتوم لا يلبس بالباطل إلا بعد ظهوره أو إظهاره.

و ﴿ وَلَا تَلْبِسُوا ﴾ قد تكون من اللّبس: التغطئة والتعمية خلاف الإيضاح، أو من اللّبس الستر، الذي هو أيضاً من اللّبس، فقد كانوا يلبسون الحق بالباطل: ﴿ لِيُرْدُوهُمْ وَلِيَـلْبِسُواْ عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

تغطية للبشائر الواضحة بما يُعمي عليها من باطل التحوير والتغيير، أو ما يسترها عن الدلالة بتأويل: تغيير اللفظ أو تأويل المعنى، وهما باطلان يُلبس بهما الحق، ولكنما الحق وهو: الثابت عند الفحص – له دولة، طالما الباطل – وهو الزائل عند الفحص – له جولة.

تعال معنا إلى بشارات العهدين: عتيق التوراة وجديد الإنجيل، ترى عجباً من ذلك اللهبس والكبس والكتمان الشامل، تجد تجديفاتهم وتحريفاتهم، بعد الفحص عن الآيات التي تحمل بشارات، وقد أفردنا بحثاً عنها في: «رسول الإسلام في الكتب السماوية» وفي التالي عرض لبعض نماذجها:

عمدوا إلى «محمد» في التوراة فحرفوه إلى غير محمد كما في: (هوشع ) • • • • ) من قوله تعالى حسب النص العبراني:

«كي هِنِّيه هالِخُو ميشود ميصِرييم تِقَبصم موفْ تِقَبِرِم «محمَّد» لِكسَفام قيموش ييراشِم حُوحَ باهاليهم (٦) بانوا يِمّي هَفِقوداه بانوا يِمِّي هَشَّلُوم يِدعو ييسرائل إويل هنابِئ مَشوكاع إيشْ هارُوحَ عَلْ رَبْ عَوُنِحا وِرَبَّاه مسطماه (٧)».

ها إنهم يرتحلون لأجل الخراب، فمصر تجمعهم وموف تدفنهم و«محمد» لفضتهم والقرّاص يرثهم والعوسج يستولي على أخبيتهم (٦) تأتي أيام الجزاء سيعلم إسرائيل أن النبي السفيه ورجل الروح مجنون لكثرة إثمك وشدة الحنق».

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١٣٧.

ف «محمد لفضتهم» تصريحة بينة باسمه المبارك وأنه سوف يأخذ من فضتهم: أموالهم – جزية، وأن إسرائيل سيعلم أن هذا النبي – لكثرة إثمك وشدة الحنق – سوف يسفَّه ويجنّن وهو رجل الروح القدسي الرسالي...

ولكنهم حنقاً عليه وحمقاً منهم وإثماً به دخلوا في مربع من التحريف:

«والقراص يرث فضتهم الشهية» – (٢) «يرث القريص نفائس فضتهم» –

(٣) «الأمكنة المرغوبة لفضتهم» (٤) «بيت الأمل لفضتهم»! ترجمة للاسم
العلم: «محمد» بوصف: الشهية – نفائس – الأمكنة المرغوبة – بيت الأمل
ترجمات متضادة مع بعض، مضادة للأصل معنوياً وأدبياً.

فالأصل العبراني يقول: «موف تقبرم = موف تقبرهم - محمّد لكسفام = محمّد لفضتهم - حوح باهاليهم = يكون العوسج في منازلهم»!

وهذه الترجمات الأربع حذفت حروفاً أو أضافت أخرى، وقدمت كلمات وأخرت أخرى، حتى لبست حق البشارة بباطل لا يمتّ بصلة لبشارة.

فالترجمة الثانية جعلت «محمد» المفرد - جمعاً «محمديم» مضافاً - بحذف اللّام - إلى كسفام: «محمد يم كسفام»: نفائس فضتهم، والأصل «محمد لكسفام» وأسقطت ميم الجمع عن «ييراشيم» فأصبحت الجملة: «قيموش ييراش محمد يم كسفام» فترجمت بد: يرث القريص نفائس فضتهم، وهم في عجالة التحريف نسوا أن يضيفوا ياء الجمع إلى محمد ويحذفوا اللام من «لكسفام» وميم الجمع من «ييراشم» فأصبحت الترجمة غلطة على غلطات!

وكذلك بقية الترجمات المفصلة بأخطائها في كتابنا: «رسول الإسلام في الكتب السماوية». فإذ قد نرى أنهم يعمدون إلى «محمد الرسول» في هذا النص ليحيدوه إلى غيره فماذا - إذا بالنسبة لما لا يحمل اسمه الخاص!.

فويلهم إذ يلبسون الحق بالباطل ويكتمون الحق وهم يعلمون حقه من باطله!

## ﴿ وَأَقِيمُواْ الصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ الزَّكُوٰةَ وَآزَكُمُواْ مَعَ الزَّكِمِينَ ﴿ ﴾:

هل أمروا هؤلاء بالصلاة والزكاة حسب شريعة التوراة؟ وقد أُمروا قبله أن يؤمنوا بشريعة القرآن ولها صلاة وزكاة غير ما لها!

أم أمروا بهما حسب الإسلام وهم بعد لم يسلموا فلا يمكن إقام الصلاة وإيتاء الزكاة إسلامياً قبل الإسلام، ولو أتي بهما كأعمال وأقوال فأين إذاً ركن النية المنوطة بقصد القربة؟.

في الحق إن الآية مما تدل على تكليف الكفار بالفروع كما هم مكلفون بالأصول، فيعذبون بتركها كترك الأصول ويُسألون: ﴿مَا سَلَكَكُرُ فِي سَقَرَ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فِي سَقَرَ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّ

وأما أنهم لا يستطيعون الإتيان بهكذا فروع مشروطة بنية القربة والإسلام وهي مستحيلة قبل الإسلام؟ فهذا امتناع بالاختيار ولا ينافي الاختيار، حيث أمروا قبله بالإسلام ثم بفروعه، فإن أسلموا أمكن لهم الإتيان بهكذا فروع، وإن لم يسلموا تركوا الواجبين بما اختار والكفر!

فالصلاة الصلاة، الزكاة الزكاة أيها المسلمون، النصارى واليهود، أيها

<sup>(</sup>١) سورة المدثر، الآيات: ٤٦ - ٤٧.

الإنسان أياً كان: «لأن الصلاة الإقرار بالربوبية، وهو صلاح عام، لأن فيه خلع الأنداد والقيام بين يدي الجبار بالذل والاستكانة. والخضوع والاعتراف وطلب الإقالة من سالف الزمان، ووضع الجبهة على الأرض كل يوم وليلة، ويكون العبد ذاكراً لله تعالى غير ناس، ويكون خاشعاً وجلاً متذللاً طالباً راغباً في الزيادة للدين والدنيا، مع ما فيه من الانزجار عن الفساد، وصار ذلك عليه في كل يوم وليلة، لئلا ينسى العبد مدبره وخالقه فيبطر ويطغى، وليكون في ذكر خالقه والقيام بين يدي ربه زجراً له عن المعاصى، وحاجزاً ومانعاً عن أنواع الفساد» (١).

فليس الله في عز ربوبيته بحاجة إلى ذل عبوديتنا، إلّا ما يرجع إلينا من مصالح عقيدية – أخلاقية – فردية وجماعية، من إقام الصلاة، لولاها علها لم تجب! أو إذا وجبت فلقوام القيم النفسية امّا هيه.

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ١: ٧٤ عن عيون الأخبار في العلل التي ذكرها الفضل بن شاذان عن الرضا عَيْمَا اللهِ فإن قال: فلِمَ أمروا بالصلاة؟ قيل: لأن....

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ١٨٦.

مثلهم في أمور كثيرة، في أداء الزكاة والصدقات وصلة الأرحام واصطناع المعروف»(١).

وهل الصلاة فرادى أم وفي فرض ثان جماعات؟ فرضاً على فرض؟.

﴿ وَآزَكُتُواْ مَعَ الرَّكِينَ ﴾ توحي بفرض ثان، فالركوع لوحدك فرض، وركوعك مع الراكعين فرض على فرض، فالركوع هنا يعني الصلاة، والمعية تعني جماعة الصلاة، معية الزمان والمكان والكيان والأركان، لا فحسب معية في أصل الإتيان بها، فإنها حاصلة بأصل الصلاة وقد أمر بها قبل آن! (٢).

ولماذا عبر عن الصلاة هنا بالركوع دون السجود وهو أفضل؟ علّه لأنه أوّل ما يشاهد من حالة الصلاة ولا سيما في الجماعات، ولذلك تسمى الركعة ركعة دون «سجدة»! وأن السجود يعم الصلاة وغيرها كعبادة مطلقة، والركوع هيئة خاصة بالصلاة، لذلك ترى هذه المعية في الركوع فقط دون السجود حتى فيما يذكران معاً: ﴿يَمَرْيَمُ اَقَنُي لِرَبِّكِ وَاسْجُدِى وَارْكِي مَعَ الساجدين» حيث هو أعم من الصلاة الرّكِوين ﴿ وسواها ، طالما يذكران على سواء فيما لا تُعنى جماعة الصلاة: ﴿ أَن طَهِرًا وَلاَن عَلْهَرَا لَهُمْ رَبَّهُمْ رُدًّا سُجّدًا ﴾ (٥) ولأن عَلِي الطّآبِفِينَ وَالْمَكِفِينَ وَالرُّكَعِ السُّجُودِ ﴾ (٤) ﴿ وَرَبَّهُمْ رُدًّا سُجّدًا ﴾ (٥) ولأن

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ۱: ۷۶ عن من لا يحضره الفقيه وكتب الرضا علي بن موسى عَلَيْنَ إلى محمد بن سنان فيما كتب إليه من جواب مسائله أن علة الزكاة من أجل. . .

<sup>(</sup>٢) ملحقات الاحقاق ج ١٤: ٢٧٦ أخرج العلامة أخطب خوارزم في المناقب ص ١٨٩ ط تبريز قال – سند متصل إلى ابن عباس – في قوله تعالى: ﴿وَأَزَكُمُواْ مَعَ ٱلرَّكِوبَنَ ﴾ [البقرة: ٤٣] نزلت في رسول الله ﷺ وعلي عليہ خاصة وهو أوّل من صلى وركع ثم ذكر عدة طرق أخرى عنه مثله.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١٢٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الفتح، الآية: ٢٩.

السجود أفضل من الركوع تراه مقدماً عليه حتى في ركوع جماعة الصلاة: ﴿ وَاسْبَهُرِى وَارْكِمِي مَعَ الرَّكِيدِ ﴾ (١).

ثم ولم يختص الركوع بين أركان الصلاة بذكره إلّا في هذه الآية تدليلاً على عنايتها بالجماعة دون ذكر ركن أو أركان، والركوع هو الخاص بالصلاة من بين أركانها، فتكبيرة الإحرام تعم هذه الصلاة وما لا ركوع فيها ولا سجود كصلاة الأموات، والحمد وسورة بعدها تقرآن في كافة المجالات، وأذكار الركوع والسجود، وحالة التشهد والسلام، وسبحانيات الأخريين، لا تخص شيء منها بالصلاة، اللهم إلّا الركوع وهو أبرز حالة ولا سيما في الجماعات!.

وهذه الآية مما تدل على وجوب الجماعة في الصلاة، وسوف نوافيكم بإشباع البحث في آية صلاة الخوف إن شاء الله تعالى.

وبما أنهم أمروا بالصلاة بعد الإيمان، يعرف أن الصلاة هي أوّل ظاهرة من مظاهر الإيمان العبادة، فهي قمة العبادات وعمود الدين.

ثم أمروا بالزكاة بعد الصلاة تدليلاً على أنها أفضل وأوجب العبادات المالية الجماعية، ثم ﴿وَآزِكُواْ مَعَ الرَّكِوِينَ﴾ إيحاء أن الصلاة التي هي صلة فردية بالله يجب أن يؤتى في جماعات المصلين، فأصبح هذا الدين جماعياً في كافة الجهات وحتى في الصلاة.

وعلّ المعية هنا فيما عنت، انضمام بني إسرائيل إلى صفوف المصلين المسلمين دون استقلال لهم في صلاتهم إن أسلموا، استغلالاً لقوميتهم، حيث الإسلام ينسى ما كان، ويتبنى الحياة جديدة نظيفة عن كافة الأدران، إضافة إلى ما يتعلمون من فرائض الصلاة حين يركعون مع الراكعين.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٤٣.

﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِالْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتْلُونَ ٱلْكِئَبُّ أَفَلًا تَعْقِلُونَ ﴿ ﴾:

استفهام إنكار بتقريع حار، يوجه إلى بني إسرائيل عجالة في هذه المواجهة المنددة، وإلى كل من يفعل كما يفعلون: ﴿أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِ ﴾ وهو كل خير من قال أو فعال أو حال ﴿وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ نسيان تجاهل أم جهلاً عن تناس ﴿وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ في تطبيق البر الذي به تأمرون، ولا سيما وأنتم في تركه تجاهرون حال ﴿وَأَنتُمْ نَتْلُونَ ٱلْكِنْبُ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ عقلاً لموازين البر والأمر به عن الكتاب، وعقلاً في الدعوة إلى داعية الكتاب.

فقد ينهى الإنسان عما هو فاعله، أم يأمر بما هو تاركه غافلاً قاصراً وفي جهل مركب قاهر فهو معذور، أم علماً بفرضه فعلاً أو تركاً ولكنه معذور يبين عذره أو يبين فهو معذور، وأما أن ينسى نفسه فيما ينهى أو يأمر عارفاً عاقلاً عن الكتاب وفي أمره، متعمداً في تناسي الهزء واللامبالاة، فذلك قطعاً غير معذور، فإنه خلاف عامد للكتاب وعقل الكتاب وعقل الأمر، كيف ﴿وَأَنتُمْ نَتُلُونَ الْكِنَابُ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾؟

فهنا الآية لا تندد - فقط - بترك البر، بل ويثقل النهي عن الأمر به وأنت تاركه، فهو الذي يأتي بويلات عقائدية وأخلاقية وعملية فيمن يؤمرون.

إن معترف العصيان في هذا الميدان يخيّل إليه نفي العصيان، وإلّا فكيف ينهى عالم الكتاب ويأمر وهو نفسه في نسيان! أم هو العالم يلعب بأمر الكتاب - إذاً - فلا أصل للكتاب الذي يلعب به حملته (١)! فهنالك شروط عدة لمن يأمر أو ينهى (٢) وليس بذلك الفوضى!

<sup>(</sup>۱) المصدر عن أبي جعفر الباقر على قال: إنما يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر من كانت فيه ثلاث خصال: عامل بما يأمر به تارك لما ينهى عنه عادل فيما يأمر عادل فيما ينهى رفيق فيما يأمر رفيق فيما ينهى (۱۱ : ٤٠٣ ح ۱۰ الوسائل).

<sup>(</sup>٢) في أصول الكافي عن أبي عمرو الزبيري عن أبي عبد الله عليه الله عليه قال: قلت له عن الدعاء إلى =

فمن الشروط المتأصلة في جواز الأمر والنهي – الواجبين بشروطهما – أن لا ينسى الآمر الناهي نفسه فيما يأمر أو ينهى، وهناك لأقل تقدير آيات ثلاث تدلنا بوضوح على هذا الشرط الأصيل، هذه أولاها، ثم ما ينقل عن العبد الصالح شعيب عَلِيَهِ : ﴿ يَعَوْمِ أَرَهَ يَتُمْ إِن كُنْتُ عَلَى بَيّنَةِ مِن رَبِي وَرَزُقَنِي العبد الصالح شعيب عَلِيَهِ : ﴿ يَعَوْمِ أَرَهَ يُشَعِّ إِن كُنْتُ عَلَى بَيّنَةٍ مِن رَبِي وَرَزُقَنِي مِنهُ رِزْقًا حَسَنًا وَمَا أُرِيدُ أَن أُخَالِفَكُم إِلَى مَا أَنهَ لَهُ اللهُ عَلَيْهِ وَرَلُقَنِي اللهُ عَلَيْهِ وَرَلَاهُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ ﴾ (١) حيث تعد مخالفته إلى ما ينهى عنه في عداد الإفساد وكما الأولى تعده خلاف العقل.

والتعدية هنا بـ «إلى» مضمَّنة نفي الميل إلى ما ينهى، لا – فقط – نفياً لاقترافه، بل واقترابه والميل إليه!

فلا يحق أو يجوز لناه ينهى عن خطيئة إلّا بعد ما هو ناه نفسه قبله حتى عن الميل إليه، فضلاً عن اقترافه أو اقترابه، فإن ثالوث الميل قلبياً

الله والجهاد في سبيل الله أهو لقوم لا يحل إلّا لهم ولا يقوم به إلّا من كان منهم، أو هو مباح لكلّ من وحد الله عَنَى وآمن برسول الله عَنى ومن كان كذا فله أن يدعو إلى الله عَنَى والى طاعته وله أن يجاهد في سبيله؟ فقال: ذلك لقوم لا يحل إلّا لهم. ، ولا يقوم بذلك إلّا من كان منهم، قلت من أولئك؟ قال: من قام بشرائط الله تعالى في القتال والجهاد على المجاهدين فهو مأذون له في الدعاء إلى الله تعالى ومن لم يكن قائماً بشرائط الله تعالى في القتال والجهاد على المجاهدين على المجاهدين فليس بمأذون له في الجهاد ولا الدعاء إلى الله حتى يحكم في نفسه بما أخذ الله عليه من شرائط الجهاد – إلى أن قال – ومن كان على خلاف ذلك فهو ظالم وليس من المظلومين وليس بمأذون له في القتال ولا بالنهي عن المنكر والأمر بالمعروف لأنه ليس أهلاً من ذلك ولا مأذوناً في الدعاء إلى الله – إلى أن قال – ولا يأمر بالمعروف من قد أمر أن ينهى عنه ، ثم قال عن ثم ذكر من أذن له في الدعاء إليه بعده وبعد رسوله في كتابه فقال: ﴿ وَلَتَكُن يَنكُمُ أُمَنّا ﴾ [آل عمران: ١٠٤] – الآية – ثم أخبر عن هذه الأمة ومن هي وأنها من ذرية إبراهيم وإسماعيل من سكان الحرم ممن لم يعبدوا غير الله قط، الذين وجبت لهم الدعوة دعوة إبراهيم وإسماعيل من أهل المسجد الذين أخبر عنهم في قط، الذين وجبت لهم الدعوة دعوة إبراهيم وإسماعيل من أهل المسجد الذين أخبر عنهم في كتابه أنه أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً – الحديث .

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآية: ٨٨.

والاقتراب أو الاقتراف عملياً هو من الإفساد، وكيف لي بذلك النهي وأنا رسول؟ فـ ﴿إِنَّ أُرِيدُ إِلَّا ٱلْإِصْلَاحَ مَا آسْتَطَعْتُ ﴾ ما بقيت لي نفس أو نَفَس!

ثم وثالثه تثقل على آمره وناهيه المقت الكبير: ﴿يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُوا مَا لَا تَقُولُوا مَا لَا تَقُولُوا مَا لَا تَقَمَلُونَ ﴾ (١) . تَقُولُوا مَا لَا تَقَمَلُونَ ﴾ (١) .

فصحيح أن فاعل المعروف غير الآمر به، وتارك المنكر غير الناهي عنه مع توفر شروط الأمر والنهي، أنه ممقوت عند الله، وكذلك الذي - فقط - يترك المعروف ويفعل المنكر، ولكنما المقت الكبير والإفساد الكبير وخلاف العقل إنما هو على من يجمع بين الأمر قولياً وتركه عملياً، فإنه بذلك يأمر بالمنكر وينهى عن المعروف بذلك الجمع المفسد المزري الضاري.

فهنا الآيات، وعلى ضوئها الروايات تأتي بحملة قارصة كبيرة على هؤلاء المفسدين اللاعبين بالدين، الذين يأمرون الناس بالبر وينسون أنفسهم، أو يخالفون الناس إلى ما ينهونهم عنه، ويقولون ما لا يفعلون، فـ «لا يأمر بالمعروف من قد أمر أن يؤمر به ولا ينهى عن المنكر من قد أمر أن ينهى عنه» (٢) حيث القصد من الأمر والنهي هو الإصلاح العقلاني للمجتمع، خلقاً لجوِّ الصلاح والطمأنينة ليعيشوا على رغد أمن وراحة، إضافة إلى ما فيه من نبعة فياضة للخير من الآمرين والناهين فكل إناء إنما يرشح بما فيه، والمسلم المليء من الخير يرشح به بعمله ولسانه، والنزيه عن الشرير يرشح كذلك نهياً عنه، واجبان: ذاتي يتبنّى إصلاح الفرد، وجماعي يتبني إصلاح المجتمع، ابتداءً من الذاتي وانتهاءً إلى الجماعي.

 <sup>(</sup>١) سورة الصف، الآيتان: ٢، ٣. راجع الفرقان (٢٨: ٢٩٨ – ٣٠١) تجد تفصيلاً لتفسير آية المقت.

<sup>(</sup>٢) هذا من الحديث المفصل الماضي عن أبي عبد الله عليه الله عن الدعاء إلى الجهاد. .

نرى خطباء من أمة الإسلام يأمرون الناس بالبر وينسون أنفسهم وهم على حدّ ما يروى عن الرسول فلا "تقرض شفاههم بمقاريض من نارا" (السجاء بأحدهم يوم القيامة فيلقى فى النار فتذلق به أقتابه فيدور بها كما يدور الحمار برحاه فيطيف به أهل النارا" (() ف «مثل العالم الذي يعلم الناس الخير ولا يعمل به كمثل السراج يضيء للناس ويحرق نفسه (()) ولمّا يقال لأحدهم: يا ويله بم لقيت هذا إنما اهتدينا بك؟ قال: كنت أخالفكم إلى ما أنهاكم عنه (٤).

فليكفّ الذي لا يعمل عن أن يأمر، أو ليعمل ثم يأمر وكما يروى عن الرسول على الرسول الله الناس إلى قول أو عمل ولم يعمل هو به لم يزل في سخط الله حتى يكف أو يعمل ما قال ودعا إليه. . الأف فكفه عن الأمر بما ترك يكف عنه سخط الله – مهما كان هو تاركاً كسائر التاركين – كما أن عمله بما قال يكف عنه سخط الله، حيث المعني من السخط في هذا المجال هو المقت الكبير، فلو ترك الأمر بشيء وهو تاركه، كف عنه المقت الكبير، مهما بقى عليه مقت صغير.

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ۱: ٦٤ – أخرجه جماعة عن أنس قال قال رسول الله على : رأيت ليلة أسري بي رجالاً تقرض شفاههم بمقاريض من نار كلما قرضت رجعت فقلت: لجبريل من هؤلاء؟ قال: اخطباء من أمتك كانوا يأمرون الناس بالبر وينسون أنفسهم وهم يتلون الكتاب – فلا يعقلون».

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ١: ٦٤ - أخرجه أحمد والبخاري ومسلم عن أسامة بن زيد قال سمعت رسول الله على يقول: يجاء برجل يوم القيامة فيلقى في النار... فيقولون: يا فلان! ما لك ما أصابك؟ ألم تكن تأمرنا بالمعروف وتنهانا عن المنكر فيقول: كنت آمركم بالمعروف ولا آتيه وأنهاكم عن المنكر وآتيه.

 <sup>(</sup>٣) الدر المنثور ١: ٦٥ - أخرجه الطبراني والخطيب في الاقتضاء والأصبهاني في الترغيب
 بسند جيد عن جندب بن عبد الله قال قال رسول الله ﷺ: . . .

<sup>(</sup>٤) المصدر عن جابر عن النبي على قال: اطلع قوم من أهل الجنة على قوم من أهل النار فقالوا: بم دخلتم النار وإنما دخلنا الجنة بتعليمكم؟ قالوا: إنا كنا نأمركم ولا نفعل.

<sup>(</sup>٥) الدر المنثور ١: ٦٥ - أخرجه الطبراني عن أبي عمر قال قال رسول الله على : . .

فر «من لم ينسلخ من هواجسه، ولم يتخلص من آفات نفسه وشهواتها، ولم يهزم الشيطان، ولم يدخل في كنف الله تعالى وتوحيده وأمان عصمته، لا يصلح له الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، لأنه إذا لم يكن بهذه الصفة فكلما أظهر أمراً يكون حجة عليه، ولا ينتفع الناس به. . ويقال له يا خائن! أتطالب خلقي بما خنت به نفسك وأرخيت عنه عنانك؟! «(۱)).

أجل وإنه «كالذابح نفسه» (٢) كما يذبح غيره، مهما كان يهديه إن لم يعرف نفاقه! فهو من «أعظم الناس حسرة يوم القيامة» (٣) «وأشدهم عذاباً» (٤).

ومن أجهل وأمقت وأفسد وأضل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ما تترك المعروف جهاراً، أو تفعل المنكر جهاراً، ثم تأمر بما تترك وتنهى عما تفعل، ولماذا؟!.

ألأنك تحب الله فتطالب حق الله من خلقه، فلماذا تخونه أنت مجاهراً مستهتراً حرمات الله أمام خلقه، خلافاً للعقل الذي يرشدك إلى خلافه، فإما عملاً بما تأمر أو تركاً للأمر، فلماذا تأمر بما تجاهر في تركه، أو تنهى عما تجاهر في فعله؟.

أو إصلاحاً للناس؟ وليس إلّا إفساداً لهم وتشجيعاً للناس في الجهار بترك شريعة الناس.

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ١: ٧٥ عن مصباح الشريعة عن الإمام الصادق ﷺ.

<sup>(</sup>٢) تفسير البرهان ١: ٩٣ - العياشي عن يعقوب بن شعيب عن أبي عبد الله عليه قال: قلت له قوله: ﴿ أَتَأْمُ وَنَ النَّاسَ بِالْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ [البقرة: ٤٤]، قال: فوضع يده على حلقه، قال: كالذابح نفسه.

<sup>(</sup>٣) نور الثقلين ١: ٧٥ – عن أصول الكافي بإسناده إلى خيثمة قال قال لي أبو جعفر ﷺ: أبلغ شيعتنا أن أعظم الناس حسرة يوم القيامة من وصف عدلاً ثم خالفه إلى غيره.

<sup>(</sup>٤) نور الثقلين ١: ٧٥ عن أصول الكافي بإسناده إلى قتيبة الأعشى عن أبي عبد الله عَلَيْهُ أنه قال: إن أشد الناس عذاباً يوم القيامة من وصف عدلاً وعمل بغيره.

فما لم تأمر أنت التارك، أو لم تنه أنت الفاعل، فالناس أمثالك يظلون كما هم أما إذا تخالفهم إلى ما تنهاهم عنه أو تأمرهم به، فأنت أنت تفسدهم أكثر مما كانوا، وتفسد نفسك أكثر مما كنت!.

أما نفسك فإنها حجة ظاهرة عليك: لم تقول ما لا تعمل وأنت تعلم؟.

وأما هم، فقد يزدادهم جرأة في هتكهم حرمات الله، ووهنهم في عقيدة الإيمان، إن كانت، أو فسقاً على فسق، إذ يرون أنك مستهزئ بشريعة الله، وإلّا فماذا يدفعك للأمر بما أنت تاركه، أو النهي عما أنت فاعله؟. فهو إذا – يستجر اللعنة والنكبة إلى الآمر الناهي ومن يأمرهم وينهاهم – ف «لعن الله الآمرين بالمعروف التاركين له والناهين عن المنكر العاملين به» (١) «فانهوا عن المنكر وتناهوا عنه فإنما أمرتم بالنهي بعد التناهي» (٢).

هذه المظاهر المنافقة – ولا سيّما ممن يتظاهر بخلافها – إنها الآفة التي تصيب النفوس بالشك والريبة، لا في الدعاة وحدهم، بل وفي الدعوات ذواتها أيضاً، لا سيما إذا كانت الدعاة من رجال الدين، حيث العرف الأكثري الساذج من الناس تعتبرهم تجسيداً للدين، فنفاقهم في أقوالهم وأفعالهم يحسب نفاقاً في الدين نفسه فهي التي تبلبل قلوب الناس وأفكارهم، حيث يسمعون قولاً جميلاً ويرون معه فعلاً أو تركاً قبيحاً، فتمتلكهم الحيرة بين هذا وذاك، فلا يعودون يثقون بالدين بعدما فقدوا ثقتهم برجال الدين.

فالكلمة الرنانة الطنانة البراقة، الخاوية عن واقع معناها، إنها تأخذ

<sup>(</sup>٢) المصدر ح ٨ عنه ﷺ.

موقعها في مسامع السامعين، ولكنها تصل هامدة إلى قلوبهم، مجتثة بقية الإيمان لو كانت أو تزيد في رينها وفسقها إن لم تكن.

في حين أن الكلمة التي تخرج من القلب، المفسّرة بالعمل قبل الإفصاح بها، إنها ترجمة حية عن جمال الواقع، فتصل إلى شغاف القلوب وضّاءة فعّالة، مهما لم يكن لها طنين أو بريق: ﴿وَقُل لَهُمْ فِ آنفُسِهِمْ قَوْلًا بَلِيغًا﴾ (١) فالكلام إذا خرج من القلب دخل في القلب وإذا خرج من اللسان لم يتجاوز الآذان.

وما أجمله جمعاً بلاغة الكلام وفصاحته، مع التفسير الحيّ له من صاحب الكلام في فعل أو حال، وأجمل منه الابتداء بالفعل ثم القول وكما يروى: «مروا الناس بالمعروف وانهوهم عن المنكر بغير ألسنتكم».

هنا القرآن يوجّه بني إسرائيل حين يواجههم ويوجّه الناس أجمعين إلى ضرورة الموافقة بين القول والعمل وضراوة المنافقة بينهما، بخطاب تنديد وتهديد: ﴿أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ كما هناك يواجه المؤمنين بنفس النمط ﴿يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾ (٢) وهنالك ينقل عن العبد الصالح شعيب ﴿وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَغَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنهَا اللهَ عَنفُ ﴾ (٣) ومعها عشرات من الروايات، التي تبرز شرط العمل كأبرز شرط للسماح بالأمر والنهي صلاحاً ذاتياً وإصلاحاً للمجتمع (٤).

السورة النساء، الآية: ٦٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الصف، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة هود، الآية: ٨٨.

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور ١: ٦٥ - أخرج ابن مردويه والبيهقي في شعب الإيمان وابن عساكر عن ابن عباس أنه جاءه رجل فقال: يا بن عباس! إني أريد أن آمر بالمعروف وأنهى عن المنكر، قال: أوبلغت ذلك؟ قال: أرجو، قال: فإن لم تخش أن تفتضح بثلاثة أحرف في كتاب الله فافعل، قال: وما هن؟ قال: قوله عَلَى الله الله النّاسَ بِالْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُم الله [13]، =

وهذه الشيمة الشنيعة مخالفة للكتاب ﴿وَأَنتُمْ نَتْلُونَ ٱلْكِنَابَ ﴾ ومخالفة للعقل ﴿أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾.

تخالف كتاب الله الآمر بتصديق الرسول الآتي محمد النه والناهي بصورة عامة – عن الأمر بشيء مع نسيان نفسك فيه، وتخالف العقل حيث يستقبح النفاق، ولا سيما هذا النفاق الذي يظهر في الأمر والنهي بمظهر الإصلاح الوفاق، وإن هو إلّا إفساداً: ثالوث المخالفة للحق، يحمله أنكم ﴿ أَتَأْمُ وَنَا النّاسَ بِالْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتُلُونَ الْكِنَا ﴾!

فلو أنهم كذبوا محمداً في صيغة واحدة قبل أن يأتي ولمّا، لم يكن بذلك الخطير المضلّل لضعفاء النفوس، حيث تكذيبهم – وهم أهل كتاب بعد تصديقهم، يؤكّد لمن سواهم أن محمداً لم يأت ذكره في الكتاب: .

فَ ﴿ أَفَلًا تَعْقِلُونَ ﴾: تقريع بعقولهم المعقولة المشدودة بأهوائهم - في

أحكمت هذه الآية؟ قال: لا، قال: فالحرف الثاني؟ قال: قوله تعالى: ﴿لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَقْعَلُونَ ﴿ وَاللَّهِ عَنْ مَقْتًا عِندَ اللَّهِ أَن تَقُولُوا مَا لَا تَقْعَلُونَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٨٩.

ثالوث اللّاعقل من أمرهم، فالمقصود من الأمر والنهي إرشاد الغير إلى ما يصلحه واجتناب ما يفسده، وإرشاد النفس والإحسان إليها أولى من الغير، وتقديم الغير خلاف العقل وأن من يعظ الناس ولا يتعظ يرغب الناس إلى العصيان أكثر مما كان، سناداً إلى أنه لو كان صادقاً وصالحاً لما تركه إلى غيره، وهذا يناقض غرض الأمر والنهي وهو الإصلاح، وأن على الآمر الناهي – إذ يهدف الإصلاح – أن يحاول في تأثير أكثر فيما يزاول، فإذ يقرنه بما يشجّع إلى العصيان، كان قد جمع بين المتضادين ﴿أَفَلا تَعْقِلُونَ﴾؟

وهل يشترط في جواز الأمر والنهي كون الآمر الناهي فاعلاً لكل برِّ مستطاع له وتاركاً لكل شرِّ كذلك سراً وعلانية، أن يكون عدلاً في واقع أفعاله وتروكه لا في ظاهر حاله فحسب؟

قد يظن إطلاق التنديد له في آيتنا ﴿أَتَأْمُونَ﴾ ولكنها لا تعني إلّا ما «تأمرون.. وتنسونه» وأما المعروف الذي لم تأمروا به وأنتم تاركوه فلا تشمله ﴿تَأْمُرُونَ﴾. وكذلك التنديد في آية النهي: ﴿وَمَا أُرِيدُ أَنَ أُخَالِفَكُمُ إِلَىٰ مَا أَنْهَكُمُ عَنْهُ﴾ (١) المنع عن النهي بخصوص ما لم يتناه عنه، وآية المقت لا تشمل نصاً غير القول المنافق للفعل، أمراً أو نهياً.

ثم لو اختص السماح بالأمر والنهي بهذا المضيق في العدالة المطلقة لم تكن في هؤلاء العدول الكفاية في هذه المكافحة، لأنهم قلة والفاسقين كثرة، وواجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هو المكافحة الكافية، فقد يكون «حسبك أن تأمرهم بما تأمر به نفسك وتنهاهم عما تنهى نفسك» (٢) كما النهي في «لا يأمر بالمعروف من قد أمر أن يؤمر به ولا ينهى

سورة هود، الآية: ۸۸.

<sup>(</sup>٢) عن أبي عبد الله عليه قال: لما نزلت هذه الآية ﴿يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا فَوَّا أَنفُسَكُم وَأَقْلِيكُو نَارًا﴾ [التحريم: ٦]. . جلس رجل من المسلمين يبكي وقال: أنا عجزت عن نفسي كلفت أهلي،=

عن المنكر من قد أمر أن ينهى عنه»(١) يخص التارك لخصوص ما أمر به والناهي عن خصوص ما اقترفه، وكما يخصه «من دعى الناس إلى قول أو عمل ولم يعمل هو به لم يزل في سخط الله حتى يكف أو يعمل ما قال ودعى إليه» ومعها أحاديث عدة.

كما وأن مورد آية البر لا يتجاوزه، ولا إطلاق لها تخصها بالعدالة المطلقة - ف ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ في ذلك البر.. لا وفي بر لم تأمروا به! وأقل ما هنا أن البر المأمور به هو القدر المتيقن دون سواه.

وهل التارك لمعروف خفية يأمر به، أو الفاعل لمنكر خفية ينهى عنه؟ قد يقال: نعم، إذ يصلح المجتمع ولا يفسد حيث لا يعلمون كيف هو في سرّه؟ مهما كان كالذابح نفسه، فإن المتجاهر يذبح نفسه وغيره فعليه اللّعن والمقت الكبير حيث يضر ولا ينفع، وغير المتجاهر إنما يذبح نفسه وينجي غيره، فأمره ونهيه واجبان من الناحية الجماعية ومحرمان من الناحية الشخصية، فإن ترك الواجب وترك الأمر به فإثمان، وإن أمر به فإثم واحد لتركه، ومقت ما لأمره مع تركه رغم أنه واجب، واجب أن يأمر بعد ما يأتمر، فإذ لم يأتمر سراً فليأمر.

أو يقال: إن أمر التارك ونهي المقترف لا يجبان ولا يحرمان، كما قد يستوحى من بعض ما مرّ من أحاديث، ولكنما المستفاد من إطلاقاتها كتصاريح ولا سيما الآيات، أن أمره ونهيه محرمان ما دام لم يأتمر أو لم

فقال رسول الله على حسبك . . . (وسائل الشيعة ج ١١ ص ٤١٧ عن الكافي).
 وفي الوسائل ص ٤٢٠ ح ١٠ - في الإرشاد عن رسول الله على قيل له: لا نأمر بالمعروف حتى نعمل به كله ولا ننهى عن المنكر حتى ننتهي عنه كله؟ فقال على الله لا بل مروا بالمعروف وإن لم تعملوا به كله وانهوا عن المنكر وان لم تنتهوا عنه كله .

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ١: ٦٥ - أخرجه الطبراني عن ابن عمر قال قال رسول الله على : . .

ينته وإن كانا هنا أخف مقتاً ممن يجاهر بترك المعروف وفعل المنكر، وهما واجبان بوجوب الائتمار والانتهاء.

فالإتيان بالمعروف وترك المنكر، واجبان شخصياً، وواجبان جماعياً، مهما كان الأوّل على الأعيان والثاني كفائياً، فمن يترك واجباً ويفعل منكراً فيما لم يقم بالأمر والنهي من فيه الكفاية فتركه للواجب تركان، وفعله المنكر محظوران، مهما كان في ظرف الكفاية تركاً أو محظوراً واحداً.

فالتارك الآمر بما ترك هو كتارك الأمر بما ترك وأضل سبيلاً، كما الفاعل لما ينهى، فإنه رغم ما أمر ونهى، لم يأمر ولم ينه كما أمر، وهكذا يصبح الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر سياجاً سلباً وإيجاباً على الجماعة المؤمنة، أن يحاولوا دوماً في إصلاح أنفسهم وإصلاح مجتمعهم، لكي ينمو ويزدهر في كافة الأجواء والأرجاء.

ولا عجب أن يجتمع الأمر والنهي في الأمر والنهي، حيث النهي عنهما فعلي، والأمر بهما شأني يفرض على المكلفين الائتمار والانتهاء ثم الأمر والنهي.

وإن تعجب فعجب قول جمع من الفقهاء كيف لم يشترطوا في وجوبهما الفعلي ائتمار الآمر وانتهاء الناهي، وعساكر الآيات وفي ظلالها الروايات تمنع عن فعلية الأمر إلا للمؤتمر، وعن فعلية النهي إلا للمنتهي؟! حيث تحتّ على الأمر بعد الايتمار، وعلى النهي بعد الانتهاء.

وسوف نأتي على قول فصل في حدود وشروط الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في مجالاتها الأنسب طيات آياتها إن شاء الله تعالى.

﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِالصَّدِ وَالصَّلَوٰةُ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى اَلْخَشِعِينَ ۞ الَّذِينَ يَظُنُونَ أَنَهُم مُّلَقُواْ رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ۞﴾:

هنا - وبعد أوامر ثمانية ونواهٍ أربعة متداخلة، وتنديد ببني إسرائيل -

يأمرهم الله بغية تحقيق الائتمار والانتهاء، والتحليق على عوائقهما، أن يستعينوا الله بالصبر والصلاة، بجناحي السلب والإيجاب.

والصبر هو الصبرُ الاستقامة في الهزاهز، والصمود عن نزوات الشهوات واللذائذ، فرضاً أم سواه، دون اختصاص بصبر الصوم (۱) وإن كان هو من أفضل الصبر لبعده عن الرياء، ونفيه أو حصره للشهوات، وهو سياج شامل لسائر الصبر بسائر مجالاته وجلواته، كصبر على المصيبة وصبر على الطاعة وصبر عن المعصية (۲).

إنه الصبر الجميل المتدرع درع الله الحصين في كل بأساء وضراء وحين البأس كطاقة صامدة سلبية تسلب عن الإنسان كل انتكاسة إيمانية في داخله أو خارجه، ويعبد له الطريق لخوض المعارك الإيجابية في سبيل الله، فإنه شاق طويل، مليء بالأشلاء والدماء، بالعقبات والعقوبات، والصبر هو الزاد الذي لا بدّ منه لمواجهة المشاكل «وهو للمؤمن أمير جنوده» (٣) في كافة المعارك، بل «الصبر نصف الإيمان» في من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد إذا

<sup>(</sup>۱) إذ لو كان هو المعني فقط لأتي بلفظه الخاص «الصوم» لا ما يشمله وغيره، فالأحاديث المفسرة له بالصوم من باب الجري وبيان الصداق الأجلى، كما يرويه في الكافي عن أبي عبد الله عليه في الآية: يعني بالصبر الصوم وقال: إذا نزلت بالرجل النازلة والشدة فليصم فإن الله عَنْ الله

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور ١: ٦٦ - أخرج الحكيم الترمذي في نوادر الأصول عن ابن عباس قال: كنت ذات يوم رديف رسول الله على قال: ألا أعلمك خصالاً ينفعك الله بهن؟ قلت: بلى - قال: عليك بالعلم فإن العلم خليل المؤمن والحلم وزيره والعقل دليله والعمل قيمه والرفق أبوه واللين أخوه والصبر أمير جنوده».

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور ١: ٦٦ أخرج البيهقي عن ابن مسعود قال قال رسول الله عليه : «الصبر نصف الإيمان واليقين الإيمان كله».

قطع الرأس نتن باقي الجسد ولا إيمان لمن لا صبر له الاسمال و الصبر أحدكم ساعة في بعض مواطن الإسلام خير من عبادته خالياً أربعين سنة الالالام).

دون الصبر التخاذل والتكاسل والمسايرة الممايرة، صبراً على الظلم والضيم صبر الهزيمة الخواء عن استقامة الإيمان والصمود!.

كما الصلاة هي الصّلات، فإنها عمود الدين وعماد اليقين، مهما شملت كافة الصّلات الإيجابية بالله، إلّا أن الصلاة هي القمة فيها، وكما كان يستعين بها الرسول على الله العُمّة، حيث القلب يستمد منها قوة وتحس الروح فيها صلة، والنفس زاداً أنفس من عَرَض الحياة الدنيا وأعمال الآخرة، فهي إذا مدد حين تنقطع المدد، وصلة ورصيد حين تنقطع الصلة وينفد الرصيد، ومزيد ومزيد للرعيل الأعلى كالرسول على وهو الوثيق الصلة بالله، دائب الرصيد إلى الله.

هنا يتقدم الصبر على الصلاة – على فضلها – لأنه سلب وهي إيجاب: إزالة لما لا ينبغي ثم تحصيلاً لما ينبغي، فإنه تخلية وهي تحلية، فهو تهيئة وهي تعبئة.

وهذان الجناحان هما لزام كل سالك سبيل الله، دون اختصاص بمن

وفيه عنه ﷺ قال: المسلم الذي يخالط الناس ويصبر على أذاهم خير من المسلم الذي لا يخالط الناس ولا يصبر على أذاهم.

 <sup>(</sup>٣) الدر المنثور ١: ٦٧ - أخرج أحمد وأبو داود وابن جرير عن حذيفة قال: كان رسول
 الله عليه إذا أحزنه أمر فرغ إلى الصلاة.

وفيه أخرج أحمد والنسائي وابن حبان عن صهيب عن النبي ﷺ قال: كانوا - يعني الأنبياء -يفرغون إذا فزعوا إلى الصلاة.

خوطبوا من بني إسرائيل وكما في سائر القرآن، حيث يعم كافة الأشباه والنظائر، وكما اختصت آية أخرى بالمؤمنين: ﴿يَثَأَيْهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَسْتَعِينُوا اللَّهَبْرِ وَالصَّلَوْقَ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّنبِرِينَ ﴾ توجيها دائباً مستمر الإيحاء من هنا وهناك، دون رسوب فيمن خوطبوا في عجالة النزول.

فالصبر الذي لا يستعان به، والصلاة التي لا يستعان بها، هما خاويان عن الصبر والصلاة، وهما لغير الخاشعين: ﴿وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى ٱلْخَيْشِعِينَ﴾.

ترى ما هي الكبيرة هنا إلّا على الخاشعين؟ أهي الصلاة المستعان بها ونعماً هي فإنها ثقيلة شاقة إلّا على الخاشعين؟ أم الصلاة أية صلاة فكذلك الأمر، وإن كانت أخف حِملاً وثقلاً؟ أم هي الاستعانة بالصبر والصلاة مهما اختلفا حِملاً في الاستعانة بهما؟ أو هي هما وما قبلهما من فعل الواجبات وترك المحرمات، مهما اختلفت هي أيضاً في حملها؟.

لكلّ وجه على اختلاف درجاتها ومرجحاتها لفظياً أو معنوياً، والجمع أوجه فإن الصلاة – فقط – كبيرة إلّا على الخاشعين، فضلاً عن المستعان بها، والاستعانة بها، ثم والصبر، والمستعان به منه، والاستعانة به، ثم وما تقدمهما من فعل الواجبات وترك المحرمات، وإن كانت الصلاة المستعان بها، غير الكبيرة الثقلية، تكفي حَملاً لحِمل الصبر وما قبل الصبر ﴿وَإِنَّهَا لَكِيرَةُ إِلّا عَلَى الْخَيْمِينَ﴾.

ومن هم الخاشعون؟: ﴿الَّذِينَ يَطُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَقُوا رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ﴾!.

الخشوع من حالات القلب: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوَا أَنَ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِنِكِرِ اللهِ خضعت جوارحه لله، وقد تخضع الجوارح والقلب فارغ.

<sup>(</sup>١) سورة الحديد، الآية: ١٦.

فالخشوع لله يتبنّى الإيمان السليم أن يخنع الخاشع بكله لله، مهما اختلفت مراتبه، فكيف يفسر بر ﴿ الَّذِينَ يَظُنُونَ ﴾ والظن في مجال المعرفة مقدوح لا ممدوح؟: ﴿ وَمَا لَمُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ ﴾ (١) ﴿ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَ وَإِنَّ هُمُ إِلَّا يَتَرْمُونَ ﴾ (٢) .

والحل أن الظن قد يقابل العلم كما هنا فهو ظن العقل ولا يكفي في الإيمان، بل وعلم العقل إنما يفيد إذا دخل القلب وتحول اعتقاداً راجحاً ثم اليقين.

وقد يقابل اليقين فهو ظن القلب الذي يساور العلم، وهو أحياناً أقوى من علم العقل حيث الظانون في قلوبهم كلهم مؤمنون بالله خاشعون لله رغم العالمين بعقولهم إذ قد يجحدون: ﴿وَجَحَدُواْ بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتُهَا أَنْفُسُهُمْ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) سورة النجم، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ١١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة النمل، الآية: ١٤

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ٢٤٩.

<sup>(</sup>٥) سورة الحاقة، الآيتان: ٢٠، ٢١.

<sup>(</sup>٦) سورة الجن، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٧) سورة المطففين، الآيتان: ٤، ٥.

فغير فصيح ولا صحيح أن يعبّر عن العلم بالظن (١) والقرآن كتاب عربي مبين، والظن هو الظن في موقفه والعلم هو العلم، طالما كان ظن القلب علماً ومن أقواه، كما وعلم العقل ظن في القلب أو من أضعفه، ومن المايز بين العلم واليقين وظنهما، أن العلم وظنه يحصلان ببرهان عقلي أو حسي دون حاجة إلى مراس في صالح، واحتراس عن أي طالح، ولكنما اليقين أو ظنه لا يحصلان بعد العلم العقلي إلّا بالأعمال الصالحة وترك الطالحة، حيث اليقين هو سكون الفهم واطمئنان القلب مع ثبات الحكم، والعلم ثبات للحكم وقد يكون القلب جاحداً أو مضطرباً، لذلك ترى أن لليقين مراتب وليست للعلم مراتب.

وترى أليس يقين القلب من علمه وعينه وحقه أحق أن يكون تفسيراً للخشوع من ظنه؟ فلماذا جيء هنا بظنه، وكأن الخاشعين الموقنين في مثلثة الدرجات ليسوا من الخاشعين؟!.

ذلك لأن الآية تعني جموع الخاشعين بدرجاتهم، المبتدئة بظنه - بدرجاته - ثم يقينه بعلمه: ﴿عَلَمَ الْيَقِينِ ﴾ وعينه: ﴿عَيْنَ الْيَقِينِ ﴾ وحقه: ﴿حَقُ الْيَقِينِ ﴾ طالما اليقين في مثلّته أيضاً درجات فوق بعض ودون أن تقف لحدّ في مجالات المعرفة والزلفى، كما المعروف: الله - ليس له حدّ محدود.

فكما أن ظن القلب ويقينه درجات فالخاشعون به أيضاً درجات،

<sup>(</sup>۱) وهكذا تفسر الأحاديث التي تفسر الظن هنا بالعلم أو اليقين كما رواه في التوحيد عن علي عليه في الآية: يعني أنهم يوقنون أنهم يبعثون ويحشرون ويحاسبون ويجزون بالثواب والعقاب والظن هاهنا اليقين (نور الثقلين ١: ٧٦). فلا يعني أن لغة الظن هنا تعني اليقين، بل إن الظن منهم يقين وكما يروى في البرهان ١: ٩٥ – عن علي أمير المؤمنين عليه في البرهان ١: ٩٥ – عن علي أمير المؤمنين عليه في البرهان الله مبعوثون والظن منهم يقين، إذ لا يصح أن تعني لغة الظن من بعض الظن ومن بعض البلهم إلا باختلاف موطنه كظن القلب الذي هو علم ويقين.

يجمعها أن الصلاة أم ماذا؟ ليست عليهم كبيرة ثقيلة، فإنهم لبخوعهم أمام الله وخشوعهم لله يجنحون إلى عبادة الله وطاعته، بل ليس لهم في الحياة ألذ من الصلاة، وكما يروى عن أوّل العابدين: «وقرة عيني الصلاة»: ﴿ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا خَشِعِينَ ﴾ (١).

هؤلاء هم الخاشعون ﴿ الَّذِينَ يُظُنُّونَ أَنَهُم مُّلَقُواْ رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾ فما هو لقاء الرب؟ وما هو الرجوع إلى الرب؟ دعامتان للخاشعين بعد الصلاة وهي عمود الدين؟

قرينة قرن اللقاء بالرجوع تدلنا على أن ليس اللقاء هو الرجوع مطابقاً حتى يفسر برجوع الموت أو الحساب أو ما بعد الحساب، المختصة باللقاء منذ الموت، بل هو لقاء الرب ايّا كان وأيّان، في حياة الدنيا العمل ولا حساب، أو الأخرى الحساب ولا عمل، ومن أسباب لقاء الرب يوم الدنيا هو العمل الصالح النابع عن الإيمان: ﴿فَنَ كَانَ يَرْجُوا لِقَاةَ رَبِّهِ فَلْمَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشَرِقُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ (٢) ﴿وَاتَّقُوا اللّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُم مُلْلُوهُ وَبَشِيرِ مَلِكًا وَلا يُشَرِقُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ (٢) ﴿وَاتَّقُوا اللّه وَاعْلَمُوا أَنْكُم مُلْلُوهُ وَبَشِيرِ مَلِكًا اللّهُ وَاعْلَمُوا أَنْكُ كَدَا وسعياً وعناء في إزالة الحجب وترك الهوى حتى يلقاه: ﴿يَكَانُهُ اللّهِ اللّهُ وَمُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَكُم وهي الحياة الطيبة: ﴿مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أُنثَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَكُمُ وهي الحياة الطيبة: ﴿مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أُنثَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُومَ الله وما سواه دون كدح، فإنه لزام ربوبيته ومربوبيتها، كما وأن اللقاء المعرفة وما سواه دون كدح، فإنه لزام ربوبيته ومربوبيتها، كما وأن اللقاء المعرفة

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف، الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٢٢٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الانشقاق، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٥) سورة النحل، الآية: ٩٧.

الضرورية بالموت ثم الحشر يعم الجميع، مهما اختص لقاء الرحمة والثواب بالذين آمنوا وعملوا الصالحات.

فرالزين يَظُنُونَ أَنَهُم مُلَعُوا رَبِهِم ﴾ هم العالمون بالله العارفون الله فهم ملاقوه هنا بما خشعوا، كما يلاقونه في الأخرى لقاء مزيد المعرفة والثواب، والرحمة والرضوان، فخشوعهم يدفعهم هنا إلى لقائه - ولقاؤهم يدفعهم إلى تحضيرهم للقائه منذ الموت، وعلمهم بلقائه بعد الموت يدفعهم إلى مزيد ومزيد من خشوعهم ولقائهم يوم الدنيا.

﴿وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ﴾ بعد لُقيا الدنيا المعرفية بالصالحات، وبعد لُقيا الحساب الموقت في البرزخ، ولُقيا الحساب النهائي يوم القيامة، وتكملات للقاء المعرفة والرضوان، فمن ثمّ الرجوع إلى الله، إلى عالم من الراحة والأمان، تحت ظلال الإيمان ورحمة الرب المنان.

فليست - فقط - الحياة الأخرى في القيامة الكبرى هو مجال الرجوع إلى الله مهما كان من درجات الرجوع: ﴿كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللّهِ وَكُنتُم أَمْوَتُنَا فَأَعَيْكُمْ ثُمّ أَمْوَتُنا فَأَعَيْكُمْ ثُمّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (١) حيث يتأخر الرجوع الأحياة الأخير عن الحياة الأخيرة بعد الحياة البرزخية.

وقد يعني من الرجوع هنا منذ الموت إلى ما بعد الحياة الأخرى: رجوعان إلى الله يتقدمان الآخر، مثلث من اللقاء الرجوع والرجوع اللقاء، بعد لُقيا الحياة الدنيا المعرفية دون رجوع: ﴿وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ فَيُنْتِثُهُم بِمَا عَمْلُوا ﴾.

فهنا لقاء بلا رجوع كما هنا، ولقاء رجوع في مثلث الموت والحشر واللقاء الرجوع الأخير بعد الحياة الحشر.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة النور، الآية: ٦٤.

ولماذا الرجوع ولم نكن قبلُ في هذه الثلاث، فإنه الموت الأول، ثم الحياة البرزخية لأوّل مرة والحياة الأخرى ورجوعها كذلك؟

الجواب: ﴿إِنَّا لِلَّهِ وَلِإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ﴾ (١) حيث كنا عنده دون تكليف واختيار، إذ كنا أجنة في بطون أمهاتنا لا نعلم شيئًا، وما قبله أو بعده قبل التكليف والاختيار، ثم خُوِّلنا إلى حال الاختيار - نعمل ما نشاء - اختبارًا، ثم نرجع إليه منذ الموت كما كنا إلى عالم الرب دون تدخّل فيه لأحد ﴿لِمَنِ المُمَلَّكُ ٱلْبُورُمُ لِلَّهِ الْوَحِدِ ٱلْفَهَّارِ﴾ (٢).

فهنا صبر وصلات أخرى بالله، خاشعين لله، ومن ثمّ لقاء الله والرجوع إلى الله فـ ﴿ إِنَّا لِلَّهِ وَالِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾ .

﴿ يَنَهِنِي إِسْرَهِ بِلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِى الَّتِيَ اَنْعَنْتُ عَلَيْكُرْ وَأَنِّى فَضَلْتُكُمْ عَلَى اَلْمَالَمِينَ ۗ ۗ وَاتَقُواْ يَوْمًا لَا تَجْزِى نَفْشُ عَن نَفْسِ شَيْعًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ۗ ۗ ﴾:

آيات ثلاث تفضّل بني إسرائيل على العالمين وتحذرهم عن الجزاء يوم الدين ثانيهما في السورة نفسها: ﴿ يَبَنِيَ إِسَرُه بِلَ اذْكُرُواْ نِعْمَقَ الَّتِيَ أَنْعَمْتُ عَلَيْكُرُ وَالْدِينِ ثَانيهما في السورة نفسها: ﴿ يَبْنِي إِسَرُه بِلَ اذْكُرُواْ نِعْمَقِ الَّتِي الْمَنْ عَن نَفْسِ شَيْعًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا وَلَا يَقْبَلُ مِنْهَا عَلَى الْعَنْكُم عَلَى الْعَنْكِمِينَ اللَّهُ وَالْتُهُمُ عَلَى الْعَنْمُ عَلَى الْعَلْمِينَ اللَّهُ وَالنَّبُونَ وَالْتُنْهُم قِنَ الطِّينَةِ وَفَضَّلْنَاهُم عَلَى الْعَلْمِينَ اللَّهِ الْمَنْ اللَّهُ وَالنَّبُونَ وَلَا عَمْ الْعَلْمِينَ اللَّهِ اللَّهُ الْعَلْمِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْمِينَ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

سورة البقرة، الآية: ١٥٦.

<sup>(</sup>۲) سورة غافر، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآيتان: ١٢٢، ١٢٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الجاثية، الآيتان: ١٦، ١٧.

وإنها تحدد موقف هذا التفضيل مبدئياً أنه ليس فوضى جزاف، وإنما جعلت فيهم النبوة ونجاهم الله من آل فرعون مغبّة أن يؤمنوا، فقد فضّلوا هكذا لكي يحملوا الرسالة، رسلاً كما حملوها، ثم أمة فمنهم من حملها ومنهم دون ذلك، فلما بغوا وطغوا فلم يحملوها أمة بدلت الفضيلة رذيلة حيث بدلوا نعمة الله كفراً وأحلوا قومهم دار البوار.

كما أن هذه الفضيلة - في موقفها - تتحدد بالعالمين زمنهم، أو ومنذ بزوغ الرسالات حتى الرسالة الموسوية، ومن ثم العيسوية وما بينهما، دون أن تعدوها إلى ما بعدها: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلأَمْرِ فَأَتَبِعُهَا وَلَا لَتَبِعُ أَهْوَآ اللّهَ اللهُ اللهُ

إذاً فهي فضيلة محددة وقتياً وفي إطار الإيمان، وأما بعد الرسالة الإسلامية، وأما بعد كفرهم وتكذيبهم بآيات الله، وأنهم كانوا أوّل كافر بها إذ جاءت، إنهم بعد هذا وذاك أصبحوا من أرذل الأمم، مهما كان المؤمنون منهم أفضل الأمم قبل الإسلام.

فإنما الإيمان وعمل الصالحات فقط هما المنجيان يوم الجزاء، دون الانتسابات الجوفاء والهويات والأمنيات الفارغة: الهباء، فـ ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيِّكُمْ وَلاَ أَمَانِيّ أَهْلِ الْكِتَٰبُ مَن يَعْمَلُ سُوّءًا يُجْزَ بِهِـ وَلاَ يَجِدْ لَهُ مِن دُونِ اللّهِ وَلِيًّا وَلاَ نَصِيرًا ﴾ (٢).

فالحساب شخصي، والتبعة فردية، و﴿كُلُّ نَقْيِن بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴾ (٣) - ﴿وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَا مَا سَعَى ﴾ (٤) فــــ ﴿لَا تَجْزِى نَفْسُ عَن نَفْسٍ شَيْءًا وَلَا يُقْبَلُ مِنهَا

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة المدثر، الآية: ٣٨.

<sup>(</sup>٤) سورة النجم، الآية: ٣٩.

شَفَنَعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ﴾: ﴿إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ وَرَضِى لَلُمُ قَوْلَا﴾ (١) ﴿إِلَّا مَنِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّحْمَنِ عَهْدًا﴾ (٢) ﴿إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ (٣) ﴿إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ وَهُم يِّنْ خَشْيَنِهِ. مُشْفِقُونَ﴾ (٤)...

مبدأ إسلامي عظيم هو التبعة الفردية القائمة على المساعي وحتى في إطارات الشفاعات، مما يستجيش اليقظة الدائمة في الضمائر، في حالة عوانِ بين الخوف الرجاء.

وطالما الخطاب هنا لبني إسرائيل ولكنه يشمل كل نفس حيث النص: لا تجزي نفس عن نفس، لا إسرائيلي عن إسرائيلي!

فمربع السلب يسلب عن كلِّ نفس أي جزاء وأية شفاعة أو عدل أو نصرة ﴿إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ﴾ (٥): الله دينه.

١ - ﴿ لَا تَجْزِى نَفْشُ عَن نَفْسٍ شَيْئًا﴾: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ وَٱخْشَواْ يَوْمًا لَا يَجْزِب وَالِذِهِ صَيْئًا . . . ﴾ (١) .

فالجزاء هي الكفاية والغنى كما المجازاة هي المكافاة، فالجزاء يوم المجزاء إنما هي لكل نفس عن نفسها دون سواها، ولو كان الجازي هو الرسول فضلاً عن سواه من والد أو ما ولد أم من ذا؟ ﴿يَوْمَ لَا يُغْنِى مَوْلًى عَن مَوْلًى عَن مَوْلًى عَن سَواه من والد أو ما ولد أم من ذا؟ ﴿يَوْمَ لَا يُغْنِى مَوْلًى عَن مَوْلًى هَوَلًى حتى لو كان نبياً ﴿عَن مَوْلًى حتى لو كان نبياً ﴿عَن مَوْلًى حتى زوجته وولده كما في نوح لابنه وزوجته، وفي لوط لزوجته: ﴿فَلَدُ يُغْنِيا عَنْهُمَا مِنَ اللّهِ شَيْئًا وَقِبلَ ادَّخُلَا النّارَ مَعَ اللّهَ خِلِينَ ﴾ (٨).

سورة طه، الآية: ١٠٩.
 سورة الأنبياء، الآية: ٢٨.

 <sup>(</sup>۲) سورة مريم، الآية: ۸۷.
 (۲) سورة لقمان، الآية: ۳۳.

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف، الآية: ٨٦.(٧) سورة الدخان، الآية: ٤١.

 <sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء، الآية: ٢٨.
 (٨) سورة التحريم، الآية: ١٠.

وذلك خلاف ما كانت اليهود والنصارى يزعمونه أن أنبياءهم أو آباءهم الأنبياء سوف يجزون عنهم ويغنون، أو لأنهم أبناء الله وأحباءه فلا يعذّبون، ﴿وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ وَٱلنَّصَكَرَىٰ خَنُ أَبْنَكُم اللّهِ وَآجِبَتُونً فَكُلْ فَلِمَ يُعَذِّبُكُم بِدُنُوبِكُم بَلْ أَنتُم بَشَلَهُ مِنْ يَشَلَهُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآةً وَلِلّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَكُوتِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَشَهُمَ أَلْ وَلِيّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَكُوتِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَ أَلْ وَلِيّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَكُوتِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَ أَلْ وَلِيّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَكُوتِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَ أَوْ لِلْيَهِ الْمَصِيرُ ﴾ (١).

كما وأن هناك هرطقات كنسية تهرف بما لا تعرف أو تتجاهل قائلة: "إن المسيح افتدانا من لعنة الناموس إذ صار لعنة لأجلنا» (رسالة بولس إلى غلاطية صح: ٣).. أن تحمّل جميع لعنات شريعة الناموس بصلبه.. أنه جازى كلَّ ملعون بلعنه صلباً وكذلك ذوقه حرّ النار، فأمته - إذاً - أحرار، بعيدون عن النار، رغم تصريح التوراة: "ملعون من لا يقيم كلمات هذا الناموس ليعمل بها ويقول جميع الشعب آمين» (تثنية ٢٧: ٢٦) وهكذا الإنجيل: "لا تظنوا أني جئت لأنقض الناموس أو الأنبياء، ما جئت لأنقض بل لأكمل فمن نقض إحدى هذه الوصايا الصغرى وعلم الناس هكذا يدعى أصغر في ملكوت السماوات» (إنجيل متى ٥: ١٧ - ١٩) ومن طريف الإعجاز أن بولس ناقض شريعة الناموس وافق اسمه إثمه حيث يعني الصغير! (٢٠).

٢ - ﴿ وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ ﴾: كضابطة عامة ألّا يقبل شفاعة للمجرمين من شافع، أو منهم أن يستشفعوا، حيث المرجع لضمير المؤنث في ﴿ مِنْهَا ﴾ أعم من نفس شافعة أو مشفع لها: ﴿ يَوْمٌ لّا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَةٌ وَلَا شَفَعَةٌ ﴾ (٣) ﴿ فَمَا نَفَعُهُمْ شَفَعَةُ الشَّنِفِينَ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٢) راجع (عقائدنا) ص ١٦٥ - ١٧٠ حيث فصلنا فيه الكلام..

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٢٥٤.

<sup>(</sup>٤) سورة المدثر، الآية: ٤٨.

٣ - ﴿ وَلَا يُؤْخُذُ مِنْهَا عَدُلُّ ﴾: والعدل هنا والعدل هو المثل، أو الفدية المماثلة (١) فليس لأي نفس مثل تملكه حتى تؤتيه بديلاً، ولو كان ف ﴿ وَلَا يُؤْخُذُ مِنْهَا عَدُلُّ ﴾.

٤ - ﴿ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ﴾: هؤلاء المحرومون من الجزاء الكفاية والعدل والشفاعة ليس لهم أي ناصر ولا عاذر من دون الله: ﴿ وَقَمْ لَا يَنفَعُ مَالًا وَلَا بَنُونَ
 إِلَّا مَنْ أَنَى اللَّهَ يِقَلْبِ سَلِيمِ ﴿ (٢) .

#### قول فصل حول الشفاعة:

الشفاعة هي من الشفع قبال الوتر، فالعاصي بنفسه يستحق العقاب فيضم إلى نفسه وجيها عند صاحب الأمر فيستعين به في الغفران، إذا لم تحصل له وسيلة أخرى (٣) وكانت الشفاعة في إطار التشريع، أو أن سبباً من الأسباب ينضم إلى الموجود الناقص فتتم السببية بهذه الشفاعة التكوينية إذا كانت في إطار التكوين كمعجزات الرسل، فإنها أفعال لله لا سواه، تجري على أبياء الله تدليلاً على أنهم يحملون رسالة من الله، فلا يكفي أن يخلق المسيح من الطين كهيئة الطير فينفخ فيه ليكون طيراً إلّا بإذن الله وهذه شفاعة تكوينية للتدليل على الرسالة الإلهية.

وتأتي الشفاعة بمختلف صيغها ومسوغاتها أم الإحالة لها أو التي تفرضها في (٣١) موضعاً من الذكر الحكيم:

ومن آيات الشفاعة ما تنحو منحى التكوينية أو أنها الهدف الرئيسي

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ١: ٦٨ - أخرج ابن جرير عن عمر بن قيس الملائي عن رجل من بني أمية من أهل الشام أحسن الثناء عليه قال: قيل يا رسول الله عليه العدل؟ قال: العدل الفدية.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء، الآيتان: ٨٨ – ٨٩.

 <sup>(</sup>٣) كالتوبة ورجاحة الحسنات واجتناب كبائر السيئات، حيث الشفاعة هي في المرحلة الرابعة.

فيها: ﴿إِنَّ رَبَّكُرُ اللَّهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ... مَا مِن شَفِيعِ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذَنِهِ... ﴾ (١) فإنها الشفاعة في الخلق والإيجاد، فلا وسيط فيه تغييراً وتطويراً بعد الخلق الأوّل إلّا بإذنه، فإنه الوحيد في شؤون الخالقية (٢).

ثم هناك آيات كثيرة أخرى بين ناكرة نافية للشفاعة في التشريع مثل التي مضت وأضرابها حيث تنفي الشفاعة يوم الدين وتنكرها من كل نفس لكل نفس: ﴿وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ ﴾ من نفس شافعة أن تشفع أو مشقّع لها إن تُشفّع، وإن كانت الآية تبدأ بخطاب بني إسرائيل، فإن هذه من مقررات يوم الدين، لهم ولمن سواهم على سواء، وآيات نفي الشفاعة لا تنفي مطلق الشفاعة وإنما المنفي فيها هو الشفاعة المطلقة.

وهنا آيات أخرى تثبت الشفاعة بعض الإثبات، لله وبإذن الله ويجمعها: ﴿ قُلُ لِللَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا لَهُمُ مُلَّكُ السَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ثُكَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (٣) فلم أن يشفع برحمته، أو يأذنْ لمن يشفع فيمن يشفع بشروط.

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٢) الشفاعة منها تكوينية ومنها تشريعية، ومن الثانية أن تشفع نفس متقاضية حكماً من ربه بعطف من الله ولطفه كما فعل الرسول عليه في تحويل القبلة، أو أن تشفع حكمة ومصلحة فيما يروم، وعلى أية حال فلا شفاعة في التشريع كأصل لغير الله فإنه الشارع لا سواه، ثم لا إذن ولا توكيل ولا تخويل في تشريع لسواه!

ومن الأولى أن يشفع نفسه برحمة من الله حتى يوحي أو يلهم ويعلم، أو يشفع فعله بإرادة الله حتى يجعل له آية كما في المسيح عليه الله ويشفع استغفاره باستغفار المذنبين حتى يغفر الله لهم كما في الرسول محمد عليه الله أو يشفع نفسه بوجاهتها برحمة الله وهكذا الأمر، أو يشفعها بشخص المذنب أو بهما - وفي كل ذلك ليس الله بحاجة إلى شفع، فقد يشفع دون شفيع كما في التوبة أو رجاحة الحسنات أم ترك كبائر السيئات في باب المعاصي، أم يشرع دون شفع كما في سائر الأحكام التشريعية، فما شفع الشافع إلّا تكريماً له، وتقريباً للمشفع له أن يتربى تربية بغية أن يشفع له.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، الآية: ٤٤.

فلا شفاعة إلّا بإذنه، دون وكالة وتخويل: ﴿مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندُهُ ۚ إِلّا بِإِذْنِهِ ۚ ﴾ (١) ﴿ وَلَا لَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندُهُ إِلّا لِمَنْ آذِن لَمُ ﴾ (٢) إذن للشافع أن يشفع وللمشقع له أن يشقع له، شفع الإذن وإذن الشفع، وليس الإذن فوضى وللمشقع له أن يشقع له، شفع الإذن وإذن الشفع، وليس الإذن فوضى جزاف، وإنما على شروط فيهما، جميعاً أو فرادى، ومنها الرضى: ﴿ وَكُم يّن مَلكِ فِي ٱلسَّمَنُونِ لَا تُغْنِي شَفَعَنُهُم شَيْعًا إِلّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأَذَن ٱلله لِمَن يَشَأَهُ وَرَخَى ﴾ (٣): يرضى الشافع ديناً ويرضى له قولاً: ﴿ يَوْمَبِذٍ لّا نَنفَعُ ٱلشَفَعَةُ إِلّا مَنْ أَذِن لَهُ ٱلرَّحَنُ وَوَلِي كَا مُنْ أَذِن لَهُ ٱلرَّحَنُ وَقَالَ هَوَالاً ﴾ (٥) ويرضى المشفع له ديناً: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلّا لِمَن ٱرْبَضَى وَهُم مِّن صَوالِكِ ﴾ (٥) ويرضى المشفع له ديناً: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلّا لِمَن ٱرْبَضَى وَهُم مِّن حَشْبَيْدِ مُشْفِقُونَ ﴾ (١) من ارتضى الله دينه وهو «من ساءته سيئة وسرته حسنته "(٧) أن يعيش ديناً مهما يفلت منه فالت ويفوت عنه فائت، ويرضى له قولاً في اعتذاره.

ومنها الحفاظ على عهد الرحمان واتخاذه: ﴿ يَوْمَ نَحَشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَٰنِ وَقَدًا ﴿ يَمْلِكُونَ ٱلشَّفَعَةَ إِلَّا مَنِ ٱتَّخَذَ عِندَ الرَّحْمَٰنِ عَهْدًا ﴿ يَمْلِكُونَ ٱلشَّفَعَةَ إِلَّا مَنِ ٱتَّخَذَ عِند الرحمن عهد الشفاعة وإذنها ولا المجرمون إلا من اتخذ عند الرحمن عهد العبودية. ﴿ أَلَمْ أَعْهَدَ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة سبأ، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة النجم، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الآية: ١٠٩.

<sup>(</sup>٥) سورة النبأ، الآية: ٣٨.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنبياء، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٧) كما يروى عن الإمام الرضا عليه (تفسير البرهان عن أمالي الصدوق) وفي الكافي عن حفص المؤمن عن أبي عبد الله عليه في رسالته إلى أصحابه قال: واعلموا أنه ليس يغني عنكم من الله أحد من خلقه لا ملك ولا نبي مرسل ولا من دون ذلك، من سرّه أن ينفعه شفاعة الشافعين عند الله فليطلب إلى الله أن يرضى عنه.

<sup>(</sup>A) سورة مريم، الآيات: ٥٥ – ٨٧.

إِلَيْكُمْ يَنبَغِى ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيَطَانِ ﴾ (١) أن يعيش حياته تطبيقاً لعهد العبودية إلّا أن يفلت فالت من اللمم أم ماذا؟

ومنها الشهادة بالحق وهم يعلمون: ﴿وَلَا يَمْلِكُ اَلَّذِيكَ يَدْعُوكَ مِن دُونِهِ الشَّفَعَةَ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِ وَهُمْ يَمْلَمُونَ﴾ (٢) فلا شفاعة ممن يدعون من دون الله ولا لهم، اللهم إلّا لأهل الله شافعين ومشفعين أن يشهدوا بالحق عالمين، فيشهد الشافع أن فلاناً كانت حياته إيمانية ويشهد المشفع بأعماله ما يصدّق الشافع (٣).

فمن عاش حياة الإيمان ومات على إيمان، وبقيت له سيئات من كبائر لم تكفّر ولم تغفر، فهو الذي يشفع له يوم القيامة، حيث التوبة شافعة يوم اللدنيا لأي ذنب، وإن كان شركاً، والصغائر مكفّرة بترك الكبائر: ﴿إِن جَنّنِبُوا كَبَايَرَ مَا لُنْهُونَ عَنّهُ لُكَفِّرَ عَنكُم سَيِّعَايَكُم وَنُدُخِلَكُم مُدْخَلاً كَرِيمًا ﴿ اللّهَ اللّهُمُ إِنّ وَلَيْ اللّهُمُ إِنّ وَلَيْ وَالْفَوَحِشَ اللّهُمُ إِنَا وَلَهُ وَلِيهُ الْمَغْفِرَةُ . . . فَهُ اللّهُ اللّهُمُ إِنّ وَلَيْ وَلِيهُ الْمَغْفِرَةُ . . . في ﴿ (أَ) . . في اللّهُ اللّهُمُ إِنّ رَبّك وَسِعُ الْمَغْفِرَةُ . . . في ﴿ (أَ) . . في اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ إِنّ رَبّك وَسِعُ الْمَغْفِرَةُ . . . في ﴿ (أَ) . . في اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللل

وبرجاحة الحسنات الكبرى مثل الصلاة، فإنهن يذهبن السيئات: ﴿وَأَقِيهِ الصَّكَاوَةُ طَرَقِ السَّيِّعَاتُ ذَلِكَ ذَلَرَىٰ الصَّكَلَوٰةَ طَرَقِ النَّبِيَّاتُ ذَلِكَ ذَلَىٰ الْفَصَكُوٰةَ طَرَقِ النَّبِيَّاتُ ذَلِكَ ذَلَىٰ لِلْلَّكِرِينَ﴾ (٦).

<sup>(</sup>١) سورة يس، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف، الآية: ٨٦.

<sup>(</sup>٣) في الخصال عن علي عليه قال قال رسول الله على: ثلاثة يشفعون إلى الله عَمَالًا فيشفّعون: الأنبياء ثم العلماء ثم الشهداء.

العلماء هنا هم أوصياء الأنبياء والشهداء هم شهداء الأعمال من الأولياء.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٥) سورة النجم، الآيتان: ٣١، ٣٢.

<sup>(</sup>٦) سورة هود، الآية: ١١٤.

ومن الحسنات ما يبدل السيئات حسنات: ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَكَمَلًا صَلِحًا فَأُولَكِهِكَ يُبُدِّلُ اللَّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَدَتُ ﴾ (١).

ولا شفاعة إلّا في القيامة لمن رضي الله له قولاً وديناً واتخذ عند الرحمن عهداً ومات على إيمان، بعد ما كفّرت سيئاته بترك الكبائر أو بدلت حسنات، أو أذهبت حسناته سيئات، ثم مات وعليه كبائر لم تكفر بما يجازى في البرزخ فاستحق العذاب يوم القيامة، فهنالك الشفاعة على شروطها لمن يأذن الله ويرضى، كما يروى عن رسول الهدى الله عن النهامة على شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي (٢).

إذن فليست الشفاعة بالتي تشجّع على الانهماك في المعاصي دون مبالاة، وإنما هي سياج صارم على نزوات المسلم في حياته الإيمانية، ألا يقنط من رحمة الله فيترك سائر الحسنات لأنه ترك واحدة، أو يخوض في السيئات لأنه اقترف واحدة لولا الشفاعة بتوبة أو رجاحة للحسنات، أو ترك للكبائر، أو شفاعة يوم القيامة.

فإنما الشفاعة الفوضى ودون شروط هي التي تشجّع على اللّامبالاة، وتناقض تشريع الأحكام، كالتي عند المسيحيين من الفداء الصليبي، كما أن نفي الشفاعة إطلاقاً يخلِّف قنوطاً من رحمة الله، حيث الكثرة الكثيرة من

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان، الآية: ٧٠.

الناس يبتلون أحياناً بمنكرات، فلولا الشفاعة لخاضوا المحرمات، إذ يرون أنفسهم من أهل النار، دون مناص ولا فرار!

والحالة العوان بين الخوف والرجاء هي التي تصلح الإنسان، بين تحذر من المعاصي ورجاء للغفران، بعد العلم أن كسب السيئات دون جبران يُنهي بالإنسان إلى النار: ﴿ بَكُنَ مَن كُسَبَ سَيِئَكَةً وَأَحَطَتْ بِهِ خَطِيّتَتُكُم فَأُولَتِكَ أَصَحَكُ النَّارِّ هُمْ فِيهَا خَلِادُونَ ﴾ (١).

وإذا كان من الشروط الأصيلة للشفاعة أن يكون المشفّع له مرضياً عند الله قولاً في اعتذار وإيماناً وفعلاً، فليحاول المؤمن كلّ جهده أن يعيش حياة الإيمان بتحقيق العهد الذي اتخذ عند الرحمن، لكي تنفعه شفاعة الشافعين، دون حياة اللامبالاة اللاإيمان، اتكالاً على الإقرار باللسان وادعاء الإيمان، دون أن يقوم بشرائط الإيمان، راجياً أن يشفع له الشافعون ﴿ كَسَرَبِ بِقِيعَةِ يَحْسَبُهُ الظّمْنَانُ مَاءً حَقَّ إِذَا جَاءًو لَرْ يَجِدْهُ شَيْئًا وَوَجَدَ الله عِندَمُ فَوَقَلْهُ حِسَابَهُ الظّمْعَانُ مَاءً حَقَّ إِذَا جَاءًو لَرْ يَجِدْهُ شَيْئًا وَوَجَدَ الله عِندَمُ فَوقَلْهُ حِسَابَهُ ﴾ (٢) كما نراه من كثيرين يغترون بما يزخرفه لهم قراء التعازي أنه تكفيكم البكاء ثم الله يغفر لكم عدد النجوم وقطر السماء! خلافاً لما ترسمه لنا آيات من القرآن.

فلا نصدق إفراط المفرطين في الشفاعة هكذا ولا تفريط المفرِّطين في نكرانها وإنما هي عوان بين ذلك، تصلح الأمة وتجعلها دوماً بين الخوف والرجاء، ثم الأحاديث لا تصدِّق منها إلّا ما يصدقها كتاب الله، مهما كثرت رواتها وعلت عُلّاتها، أو ضعفت وكثرت عِلّاتها، حيث الأصل هو كتاب الله لا سواه.

ومن الثابت كتاباً وسنة أن الرسول ﷺ هو أفضل الشافعين: ﴿عَسَىٰ أَن

سورة البقرة، الآية: ٨١.

<sup>(</sup>۲) سورة النور، الآية: ۳۹.

يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا ﴿ (١) فإنه بَعثُ الشفاعة يوم الدين، لا بعث الرسالة يوم الدنيا حيث كان مبعوثاً يوحى إليه، واستفاضت الأحاديث أن المقام المحمود هو الشفاعة، وليست هي غروراً «فهل يشفع إلّا لمن وجبت عليه النار» (٢).

وكيف تكون الشفاعة لأهل الكبائر ومن وجبت عليه النار ولا يشفعون إلّا لمن ارتضى «ومن ارتكب الكبيرة لا يكون مرتضى»؟؟ -.

الجواب «ما من مؤمن يرتكب ذنباً إلّا ساءه ذلك وندم عليه وكفى بالندم توبة ومن سرته حسنته وساءته سيئة فهو مؤمن فمن لم يندم على ذنب يرتكبه فليس بمؤمن ولم تجب له الشفاعة وكان ظالماً و (مَا لِلظَّلِلِمِينَ مِنْ جَمِيمِ وَلَا شَفِيعِ يُطَاعُ... (\*\*).

فجملة القول أنه لا يشفع إلّا لمن ارتضى الله دينه، الذي يتخوف عن

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٧٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمي في قوله تعالى: ﴿وَلَا نَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندَهُ إِلَّا لِمَنْ آذِكَ لَمُ ﴾ [سبا: ٢٣] عن أبي العباس المكبر قال: دخل مولى لامرأة علي بن الحسين يقال له: أبو أيمن فقال: يا أبا جعفر تغرون الناس وتقولون: شفاعة محمد شفاعة محمد! فغضب أبو جعفر ﷺ حتى تربّد وجهه ثم قال: ويحك يا أبا أيمن أغرّك أن عف بطنك وفرجك؟ أما لو قد رأيت أفزاع القيامة لقد احتجت إلى شفاعة محمد ﷺ ويلك فهل يشفع إلّا لمن وجبت له النار؟...

<sup>(</sup>٣) سورة غافر، الآية: ١٨. رواه في التوحيد عن الكاظم عن أبيه عن آبائه عن النبي على قال: إنما شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي فأما المحسنون فما عليهم من سبيل، قيل يا بن رسول الله على! وكيف. يكون مؤمناً من لا يندم على ذنب يرتكبه؟ فقال: ما من أحد يرتكب كبيرة من المعاصي وهو يعلم أنه سيعاقب عليه إلا ندم على ما ارتكب ومتى ندم كان تائباً مستحقاً للشفاعة ومتى لم يندم عليها كان مصراً والمصر لا يغفر له لأنه غير مؤمن بعقوبة ما ارتكب ولو كان مؤمناً بالعقوبة لندم وقد قال النبي على: لا كبيرة مع الإستغفار ولا صغيرة مع الإصرار وأما قول الله محكل : ﴿ وَلا يَشْفَعُونَ إِلّا لِمِن الرَّتَهُ فَي الله المنات، فمن ارتضى دينه ندم على ارتكبه من الذنوب لمعرفته بعاقبة في القيامة».

المعصية ويندم عندها، ويرغب في الطاعة ويفرح عندها، حيث يعيش حياة الإيمان مهما اعتراه من عارض العصيان.

وأما المنهمكون في الشهوات، الذين يهرعون إليها مسرعين، وإذا ما فاتتهم ذعروا مغضبين، ثم إذا حمّلوا على واجبات تحمّلوها نادمين، فهؤلاء ليسوا من المؤمنين ﴿فَمَا نَنْفَعُهُمْ شَفَعَةُ الشَّنِعِينَ﴾ (١) بل «وما لهم من شافعين».

وكذلك الذين لا يندمون، فهم يمارسون الشهوات ما يفسح لهم مجال، تسويفاً للندم ورجاء للغفران، وإن كانوا يؤمنون بالحساب والعقاب، فإن دينهم هذا خطأ غير مرضي معرفياً، كما أن أولئك أخطأوا عقيدياً، وإن كانا يختلفان دَرَكاً باختلاف اللهمعرفة واللهيمان.

فسواء عليك في حرمان الشفاعة أنك من الكافرين، أو لست من النادمين في مآسيك ومعاصيك رغم سمة من الإيمان، لمكان وصمة العصيان اللزام، أو تسوّف الندم وتمارس العصيان، فدينك ليس مرضياً مهما اختلفت هذه الدركات، على أن تراكم المعاصي ترين على قلبك وتسلب عنك نور الإيمان: ﴿كُلَّ بُلّ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ (٢) ﴿ بَكَ مَن كُسَبُ سَكِئْكَةً وَلَحُطَتْ بِهِ خَطِيّتَتُهُم فَالُولَتِهِ كَا أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ (٣) ف تموت ولكي غير إيمان خارجاً عن أمة الإسلام.

فالمؤمن لا يخلد في النار شرط أن يلاقي ربَّه بالدين الحق والإيمان المرضي، ولكنما الإيمان من حيث بقائه على خطر عظيم من جهة الإدمان في العصيان، فليكن الأصل في حياة المؤمن الالتزام بشرائط الإيمان قدر

<sup>(</sup>١) سورة المدثر، الآية: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) سورة المطففين، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٨١.

ثم الشفاعة هي في حقوق الله إلّا الشرك: ﴿إِنَّ اللّهَ لَا يَغَفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ (٤) دون حقوق الناس اللّهم إلّا أن يرضي الله مظلوماً يوم الحساب: ﴿وَأَنذِرَهُمْ يَوْمَ ٱلْآزِفَةِ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَظِمِينَ مَا لِلظَّلِلِمِينَ مِنْ جَمِيمِ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>۱) سفينة البحار ۱: ۷۱ عن الكافي عن عمر بن يزيد قال قلت لأبي عبد الله عليه النه المعتك وأنت تقول: كل شيعتنا في الجنة على ما كان فيهم؟ قال: صدقتك كلهم والله في الجنة بشفاعة قال: قلت جعلت فداك إن الذنوب كثيرة كبائر فقال: أما في القيامة فكلكم في الجنة بشفاعة النبي عليه أو وصي النبي عليه ولكن والله أتخوف عليكم في البرزخ. قلت: وما البرزخ؟ قال: القبر حين موته إلى يوم القيامة.

<sup>(</sup>۲) سورة النساء، الآية: ٦٤.

<sup>(</sup>٣) سورة غافر، الآيتان: ٧، ٨.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٥) سورة غافر، الآية: ١٨.

#### حصيلة البحث حول الشفاعة:

هنالك شروط مشتركة بين الشافعين والمشفوع لهم: «مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلًا واتَّخَذَ عِنْدَ الرَّحْمنِ عَهْداً».

وللشافعين ﴿شَهِدَ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ (١) وللمشفعين ﴿لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ﴾ (١) الله دينه.

شروط خمسة بينهما تقتضي قبول الشفاعة قضية آياتها .

ثم لا شفاعة في الدنيا ولا في البرزخ، إلّا ما تشفع التوبة ورفاقها من مكفرات دون الصالحين، فلو كانت في الدنيا لم يبق مجال للأخرى، ولو كانت في البرزخ لم يبق مجال للقيامة، وآيات الشفاعة كلها تنحو منحى القيامة، ويا النسبة للذنوب التي لم تكفر بمكفرات الدنيا والبرزخ، كما ورواياتها في ظلالها طبقاً عن طبق!

إذاً فلا شفاعة إلّا في كبائر السيئات وترك كبائر الحسنات حيث الصغائر منها مكفرة بترك الكبائر، اللهم لمن جمع بينهما سلباً أو إيجاباً فلا مكفر لصغائره فتصبح صغائره كبائر قد يشفع فيها بشروطها.



<sup>(</sup>١) سورة الزخرف، الآية: ٨٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الآية: ٢٨.

الفهرس الفهرس

## فهرس الجزء الأول

الصفحة

الموضوع

| المقدمة                                                | ٧  |
|--------------------------------------------------------|----|
| تعريف تفسير «الفرقان في تفسير القرآن» ٧                | ٧  |
| أسلوب التفسير                                          | ٧  |
| المميزات الخاصة لهذا التفسير                           | 4  |
| النظرة الكلية والعامة للمصنف٣                          | ۱۳ |
| رسالة من صاحب تفسير «الميزان» تعريفاً بتفسير الفرقان ١ | ۲۱ |
| المدخلالمدخل                                           | 74 |
| كلام حول النسخ                                         | ٤٩ |
| صيانة القرآن عن التحريف                                | ٥٢ |
| التفسير المأثور التفسير المأثور                        | ٥٩ |
| شؤون النزول في                                         | ٦. |
| الظاهر والباطنالظاهر والباطن                           | 71 |
| 1[e]                                                   | 77 |

# سورة الفاتحة مكية – وآياتها سبع

| 79  | سورة الفاتحة، الآيات: ١ - ٧        |
|-----|------------------------------------|
| ٧٠  | ۱ – «فهي فاتحة الكتاب»۱            |
| ٧٠  | ۲ – ۳ – «وهي أم القرآن وأم الكتاب» |
| ٧١  | ٤ – «وهي أساس القرآن»              |
| ٧١  | ه – «وهي الكافية»                  |
| ٧٢  | ٦ – «وهي الحمد»                    |
| ٧٢  | ٧ – «وهي السبع المثاني»٧           |
| £ £ | عود على بدء في السبع المثاني       |
| ٤٨  | مسألة فقهية حول الحمد              |
|     |                                    |

## سورة البقرة «مدنية – وآياتها مائتان وست وثمانون»

| 104          | سورة البقرة، الآيات: ١ - ٧       |
|--------------|----------------------------------|
| 141          | سورة البقرة، الآيات: ٨ - ٢٠      |
| 410          | سورة البقرة، الآيات: ٢١ – ٢٩     |
| 445          | «التحدي بالقرآن»                 |
| <b>Y Y V</b> | ﴿ مِنْ مِثْلِهِ ﴾ في دراسة موسعة |

| 744          | القرآن يتحدى في كافة الحقول                                             |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------|
| 744          | ٢ – عدم الاختلاف فيه٢                                                   |
| 7 2 7        | ٣ – بعلم الغيب ومطلق العلم                                              |
| ۲٦٠          | كلام حول الضلال والهدى                                                  |
| 441          | سورة البقرة، الآيات: ٣٠ – ٣٣                                            |
| <b>Y 9 V</b> | سورة البقرة، الآيات: ٣٤ – ٣٩                                            |
| ۳۱۳          | ١ – جنة آدم                                                             |
| 417          | ٢ – خليفة الأرض كيف يسكن جنة السماء ولماذا؟                             |
| ۳۱۸          | ٣ - ما هي الشجرة المنهية؟                                               |
| 441          |                                                                         |
| **           | ٥ – كيف يجوز العصيان من الخليفة المفضلة على الملائكة وهو نبي؟!          |
|              | ٦ – كيف استطاع إبليس أن يزلهما وهو خارج الجنة إذ أمر بالهبوط            |
| ٣٣٣          | قبله؟                                                                   |
| ٥٣٣          | <ul> <li>٧ - «ما هو لباسهما وسوءاتهما المواراة قبل العصيان»؟</li> </ul> |
| ۲۳٦          | ٨ – وما هي الكلمات التي تلقاها آدم من ربه ومتى تلقاها؟                  |
| 451          | ٩ – ثم وما هي الهدى التي وعُدها هذه الخليفة؟                            |
| 40.          | على هامش القصة                                                          |
| 404          | سورة البقرة، الآيات: ٤٠ – ٤٨                                            |
| ٤٠٢          | قول فصل حول الشفاعة                                                     |
| ٤١١          | حصيلة البحث حول الشفاعة                                                 |
| ٤١٣          | الفهرسالفهرس                                                            |